

# فِي عَالَمِ الْفَلَسْفَهِ

تألِيف

الدِّكْوَرُ لِيجَدَ فَوَادَ الْأَهْوَانِ

مدرس الفلسفة بكلية الآداب جامعة فؤاد الأول

مَلَكَةُ الطَّبِيعَ وَالنَّسَرُ

مَكَبَّةُ النَّرْضَهُ الْمَصْرَهُ

٩ شارع عدلي بالقاهرة



# فِعَالُ الْفَلَسْفِير

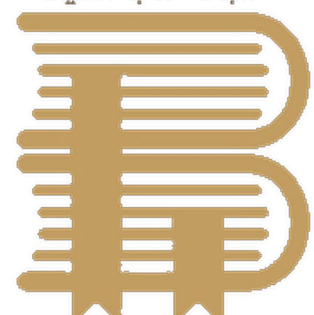
تأليف

الذِّكْرُ لِجَهَدِ فَوَادِ الْأَهْوَانِ

مدرس الفلسفة بكلية الآداب جامعة فؤاد الأول

شبكة كتب الشيعة

مَلَكَةُ النَّشْرِ وَالطبع  
مَكَتبَةُ الْيَخْضَةِ الْمِصْرَيَّةِ  
٩ شارع عدل باشا - القاهرة



shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل



## كلمة المؤلف

الفلسفة بحر لا يعرف له قرار . تحتاج في معرفتها إلى العلم بما قاله القدماء ، وما ذكره المحدثون ، وهو شيء لا تحيط به إلا المتون والمطولات .  
وليس غرضنا الإحاطة الشاملة بكل ما يقال في الفلسفة قديماً وحديثاً .  
 وإنما رأيت أن أضيف إلى الموجود في اللسان العربي فصولاً لم يلتفت إليها غيري من المؤلفين ، فلتلي الضوء على بعض الجوانب المجهولة ، أو تزيد الناس بها بياناً .  
لذلك كان هذا الكتاب جولة في عالم الفلسفة ، لا إحصاء لدقائقه هذا العالم الفسيح . أو هو زهارات من بستان الفلسفة أقدمها للقراء باقة يشمون منها عبر الفكر .

وبعض هذه الفصول يعبر عن رأيي الخاص ، وهي ثمرة تفكير متصل طويلاً .

وقد تختلف معي في بعض الآراء التي انتهيت إليها ، وعلى المخصوص ما كان منها مبتكرةً .

ولكنني لا أرهب الخلاف في وجهة النظر ، لأن استقلالك بالرأي هو الدليل على عمق النظر .

ومن العسير الاتفاق في الفلسفة على رأي واحد ، وهذا تاريخها يوضح عن تباين شديد قد يذهب إلى حد التناقض . والخلاف بين أفلاطون وأرسطو أشهر من أن يذكر ، حتى لقد احتاج الفارابي إلى تأليف كتاب في الجمع بين رأي الحكيمين والتوفيق بينهما .

والغرض الذي أرمي إليه ، إلى جانب العلم بموضوعات لم يسبق معرفتها ، أن أثير اهتمام القارئ حول هذه الموضوعات ، فيسعى إلى التوسيع فيها .

وما يشجعني على ذلك إقبال الجمهور على قراءة كتب الفلسفة ، بعد أن أحسن استقبال كتابي السابق « معانى الفلسفة » .

وهذا دليل على اليقظة الفكرية ، والنزعة إلى التقدم والرقي .



فِي عَالَمِ  
**الْفَلْسَفَةِ الْيُونَانِيَّةِ**

---



# أورفيوس والنحللة الأورفية

النائب أن أورفيوس *Orpheus* عاش في تراقيا ، قبل العصر الهوميري .

ويعتقد أرسطو أن أورفيوس لم يكن له وجود .

غير أن سائر المؤرخين كانوا يعتقدون أنه شخصية حقيقة ، إلا أنه كان يعيش في أزمنة بعيدة .

وأغلبهم يعتقد أنه كان يعيش قبل هوميروس بعده قرون . خصصها بعضهم بأنها أحد عشر جيلاً قبل حرب طروادة . وقال البعض الآخر إن أورفيوس نفسه عاش من تسعة أجيال إلى أحد عشر .

ويقول هيرودوت إن أورفيوس جاء بعد هوميروس ، وبعد هزيمته .

ومصدر هذا الرأي في الغالب الاعتقاد بأن الأشعار الأورفية متأخرة عن إلياذة هوميروس . وهو عند هيرودوت يختلف هوميروس مباشرة .

والرأي السائد في العصر الحديث هو أن أورفيوس أسبق من هوميروس . أما الشعر الأورفى فلاحق هوميروس وهزيمته ، وأنه يرجع إلى القرن السادس قبل الميلاد .

وأول إشارة إلى أورفيوس في الأدب القديم هي مقطوعة بعنوان « أورفيوس الشهير » للشاعر إبيقوس *Ibycus* في القرن السادس ، وقد نجد في مقطوعة بقية لألكايوس *Alcaeus* في القرن السابع إشارة إلى أورفيوس ، غير أن هذه المقطوعة لا يفيد ما يقى منها في إثبات اسم أورفيوس على التحقيق .

ويقال إن أورفيوس ولد في ليثرا في أعمال بيريا *Pieria* ، الجهة المحيطة بجبل أوبنيوس . وكانت هذه الجهة في سالف الزمان جزءاً من مقدونيا إلا أن أصلها من تراقيا . ولم يكن أهل تراقيا في العصور المتأخرة يعدون من

صميم الإغريق ، ولهذا السبب لم يعدوا أورفيوس إغريقياً ، ويقال إنه هاجر إلى تراقيا إما من الشمال ، وإما من الجنوب . وما يوئد هذا الرأي النقوش التي تمثل أورفيوس ، والتي وصفها بوزانياس *Pausanias* (١) ، وفيها نجد ملابس أورفيوس إغريقية لا تراقية . ونجد كذلك في النقوش الموجودة على الآنية الخزفية التي عثر عليها المؤرخون أن هيئة أورفيوس إغريقية ، والمستمعين له من أهل تراقيا . ونسبة إلهي : فأمه إلهة الشعر كاليلوب ، وهي المترفة على عرش الشعر الغنائي .

ويجعلون أباه تارة أبولون ، وتارة أخرى وهو الأغلب أو جرس *Oeagrus* وهو إله في تراقيا للخمر ، خرج من صلب الإله أطلس ، وهو الذي تروى الأساطير أنه حمل العالم على كفه .

ويقال إن أورفيوس كان تلميذاً للينوس *Linus* ، وهو الذي أسف الناس لوفاته ، فكانوا يذكرون اسمه في أغاني الحصاد . ولسنا نعرف عن حياته إلا ما تذكره الأساطير .

ويزعمون أنه رحل إلى مصر يطلب العلم . يقال إنه ركب البحر مع بحارة السفينة أرجو *Argo* حسب طلبهم ، وكانت وجهتهم البحث عن الثياب الذهبية ، فاشتغل فيها رباناً ، وساحراً موسيقياً ، وواعظاً دينياً . ونحن نجد أول ذكر لهذه القصة في أشعار بندار *Pindar* . وصورة أوربيدس في روايته *Hebisibyl* *Hypsipyle* التي تدور حول قصة رحلة بحارة أرجو . ويقوم أورفيوس في هذه الرواية بدور الربان ، ثم يتخذه *Hebisibyl* مؤدياً لأبناء جاسون في تراقيا .

ويصوّره أبولونيوس روديوس (٢٤٠ قبل الميلاد) في قصيدة الغنائية معنيناً دينياً . ونجد في القرن الرابع بعد الميلاد معنيناً في قصيدة لشاعر مجهول ، وكذلك في كتابات أورفية أخرى .

(١) يرجح أنه من ليديا . عاش في القرن الثاني بعد الميلاد في حكم الامبراطور ماركوس أوريليوس وهو صاحب كتاب «وصف الأغريق» ذكر فيه كثيراً من الأخبار القديمة والأساطير اليونانية . ويند كتابه مصدراً من مصادر التاريخ اليوناني .

ونجد أورفيوس كذلك مصوّراً في نقوش قديمة تتمثل في السفينة أرجو ، وقد وجدت هذه النقوش في دلفي ، ويقال إنها ترجع إلى القرن السادس . وتروى لنا أسطورة أخرى قصة نزوله إلى الأرض أو العالم السفلي ، وأقدم إشارة إلى ذلك ما نجده في نقوش بوليجنوتيس Polygnotus ( القرن الخامس قبل الميلاد ) والتي وصفها بوزانياس .

ولا نجد في هذه القصة أى ذكر لايриدس Eurydice زوجته . ويشير أوريدس وأفلاطون إلى قصة نزوله لاسترجاع زوجته ، ولكنهما لا يذكران اسمها .

ونرى في أحد النقوش ( ٤٠٠ ق . م ) أورفيوس وزوجته مع هرمس . ويسميها الشاعر الإليجيaka كي هرمز ياناكس Agriope .

وصاغ الرومان هذه القصة على نسق ما وجدوه في الإسكندرية . وفحوى القصة نزول أورفيوس ، حيث يشجع الآلهة في العالم السفلي موسيقاه ، ثم إطلاق سراح زوجته ، وعدم الوفاء بالعهد الذي قطعه على نفسه ألا ينظر إليها حتى يصعدا إلى السماء . وأكبر الظن أن هذه الخراقة التي تحدثنا عن النظر إلى الحلف خراقة قديمة ، مما يدل على قدم القصة نفسها .

وبهذه الطريقة تيسر لأورفيوس أن يطلع اطلاعاً مباشراً على ما يجري في العالم السفلي وأن ينقل هذه المعرفة إلى أتباعه .

وبعد أن فقد زوجته أوريديس عاش أعزب . وتروى الأقاوصics المتأخرة أنه أصبح يفضل بعد ذلك صحبة الرجال .

ويمختلفون في قصة وفاته .

يقول بعضهم إنه انتحر ، كما يذكر بوزانياس ولو أنه لا يصدق الرواية . ويقول البعض الآخر إنه مات ضحية الرعد .

والشائع أن المينadiات Maenads مزقته إرباً إرباً ، وهن أتباع عباد ديونيسوس ؟ إما لأن أورفيوس عبد أبولون ، وإما لأنه احتقرهن بشكل من الأشكال .

ويذهب البعض إلى أن انتشار حملة الفلسفه على المشبه كان سبباً في عقاب أورفيوس ، إذ تناول الآلهه بحدث السوء .

وُدُفِنَ في ديون من أعمال مقدونيا . ورأى بوزانياس قبره المزعوم .  
ويذهب المؤخرون من المؤرخين إلى أن رأسه انتقل في نهر إبروس إلى ليسبوس ، حيث دفن هناك .

\*\*\*

ينسب أورفيوس إلى آلهه الشعر ، فأمه كاليلوب إلهة الشعر الغنائي وأبيه أبولون . وكان مبشراً بدين ديونيسوس .

وكانوا يعدونه في الزمن القديم مغنياً صاحب صوت جميل ، تقاد إلى أنغامه وموسيقاه جميع الكائنات ، كأنها واقعة تحت تأثير السحر ، ويستطيع أن يستأنس الوحش الصاريه في هذا العالم ، والقوى الخفيفه في العالم الآخر . وهو كذلك المعلم والنبي الذي يكشف الأسرار ويفسرها : مثل أصل الآلهه وطبيعتها ، والطريق الصحيح الموصى إليها ، والسلوك الذي يجب على الناس اتباعه في الدنيا والآخرة ، والقواعد التي تجري عليها النفس لتبلغ مقرها الصحيح .  
كانت تعاليمه مزيجاً من التعاليم الأسيوية والإغريقية .

موسيقاه سحرية في تأثيرها ، وكان كغيره من سحرة الشرق يعلم تلاميذه تعاوين ورق تقييم الشر والسوء .

وإذا كان قد اعتنق دين ديونيسوس ، وهو دين جاء إلى تراقيا من آسيا عن طريق فرجيا Phrygia ، فقد بدلله ليلاً الروح الإغريقية ، فهذب مبادئه الشديدة ، وجعل منه أداة لتأديب النفس وهدايتها .

ويظن بعض المؤرخين أن قصة مقتله على أيدي الميلاديات تبين مقدار ما كان يقايسه من معارضه المظاهر المتطرفة في ديانة الحمر .

وقبل الإغريق التأليف الذي أحدثه ، فوقق بين أبولون وديونيسوس ، بين الشعر والحمر ، كما نجد في دلني .

غير أن تعاليمه المعقدة من الوجهة النظرية ، والتي كانت تحتاج إلى مجهد عظيم في تأديتها من الوجهة العملية ، لم تظفر إلا بعد قليل من الأتباع ، سموا

أنفسهم الأورفيين ، وهم شيعة اتخذوا ديونيسوس إلهًا عبدهم على طريقتهم الخاصة واتخذوا نقباء يقومون برسوم الطهارة لمن يريد ذلك .

وبَيْنَ نفوذ هؤلاء النقباء موجودًا حتى القرن الرابع قبل الميلاد . فنحن نجد ثاوفراستوس ، زعيم مدرسة المشائين بعد أرسطو ، يرسل إليهم « الرجل المتظير » هو وزوجته وأبناه مرة كل شهر .

وكان اعتماد هؤلاء النقباء على كتب مقدسة تعد إنجيل النحلية الأورفية .

\*\*\*

وتحتفل الأساطير الدينية والأغانى الشعبية في تصوير هذا المذهب ، ولا نحب أن نقف عند كل أسطورة ، وإنما نستخلص من هذه الروايات ما ذكرته هذه النحلية خاصًا بأصل العالم ، وخلق الكون ، وحقيقة الإنسان . في المبدأ كان الزمان ، وهو المبدأ الأول .

ويروى إيديموس (١) Eudemus أن الليل هو المبدأ الأول .

ويذهب هيرونيموس (٢) وهيلانيكوس (٣) إلى أن المبدأ الأول هو الماء ، تكون منه التراب أو الطين ، وهو الذي تحمد فيما بعد فأصبح الأرض . ومن الطين خرج الزمان .

وكان الزمان وحشًا غيظًا في صورة ثعبان له رءوس ثلاثة : —  
رأس ثور ، ورأس أسد ، ووجه إله بينهما .  
وكان يسمى أيضًا هرقل .

ونشأت مع الزمان الضرورة Ardasteia ، وهي قانون القضاء والقدر الذي يسيطر على الكون بأسره ويضم أطرافه .

(١) تليذ أرسطو ، عاش في القرن الرابع قبل الميلاد ، ونشر كثيرة من كتب أرسطو ، وكتب في الطبيعة وما بعد الطبيعة وغير ذلك من الموضوعات متذرًا خطى أسطو .

(٢) هيرونيموس Hieronymus من رواد عاش في القرن الرابع والثالث قبل الميلاد وهو تليذ أرسطو ، كتب بعض التأليف الفلسفية والتاريخية .

(٣) هيلانيكوس Hellanicus من مدينة ميبلين من أعمال لسبوس عاش في القرن الخامس قبل الميلاد وهو مؤرخ يرثاني .

ثم أنجب الزمان : الأثير (الهواء) ، والعاء Chaos ، والظلام Erebus أو كما تحدثنا الأسطورة : الأثير ، ثم خليج هائل من الماء يحيط بهما الظلام . ثم يشكل الزمان بيضة في الأثير ، وتتفتح البيضة فيخرج منها فانس أو النور Phanēs .

وفي رواية أخرى أن البيضة انفلقت نصفين فصار أحدهما السماء ، والآخر الأرض .

وفي رواية ثالثة أن القشرة ذهبت فاصبحت قبة السماء ، واتخذ الأثير مكان الغرفة . أما المح الذي يمثل الخصب فهو السحاب . ونحن نجد بين هذه الأسطورة التي تصور بدء الخلق ، وأساطير قدماء المصريين شيئاً عظيماً .

فقد فكر المصريون في خلق الكون وأسراره ، فقدروا أن تكون الحياة قد قامت من عناصر أربعة . أولها « نون » الماء الأذلي الذي ينطوي على حياة نائمة تريد أن تنبت ، ولكنها لا تستطيع . وثانيها « كاك » الظلام المطبق Erebus تقاوم الحياة النائمة أن تلمس فيه سبيل النور فلا تستطيع . وثالثها « رمح » الفضاء اللانهائي الذي غمره الظلام وغشاه فما تكاد عين الحياة أن تتفتح فيه على شيء ، فإذا الله يرسل فوق هذا كله روحه مرفقة ممثلة في « آمون » الهواء ، فلا تكاد تلمس ما ذكرنا من عناصر ، حتى تأخذ الحياة تتناءب لتسليقظ ، ثم تفتق .

وتطفو جزيرة على وجه الماء وعلى قمها بيضة . وإذا بيضة الكون تفتح ، وبانفتاحها يشرق النور ، ثم يخرج منها صوت الحياة الأول مدوياً في هذا الفضاء العريض الذي يملأ الدنيا ما بين السماء والأرض (١) . ونرجع إلى أسطورة النحلة الأورفية .

فانس أو النور هو أول ما أنجبت الآلهة . والنور هو خالق هذا الكون وبجمع ما يحييه . وهو يحمل أجنبحة ذهبية فوق كتفيه ، وهو كائن يركب من الجنسين ، وله جسمان .

---

(١) عن الدكتور أحد بدوى أستاذ الآثار المصرية القديمة . وهذه الفقرة من كلامه .

أما رواية هيرونيموس وهلانيكوس فتعمل له رؤوس ثور في جنبه ، وفوق رأسه ثعبان يتصور ويتتحول إلى جميع أنواع الحيوان ، ومن هنا كانت له القدرة على خلق جميع الحيوانات ذكوراً وإناثاً . ومن أسمائه أو صفاته زيوس ، وديونيسوس (الحمر) وايروس (الحب) وبان (التناسل) ، وميتيس (العقل) ، وإيريكابايوس . والأسماء الخمسة الأولى كانت من صفاتاته باعتبار أنه خلقها كما خلق الآلهة ، فجميع الأساطير تحدثنا أنها انحدرت منه ، وخرجت من صلبه . أما الصفة الأخيرة « إيريكابايوس » فليست إغريقية ، والأغلب أنها اسم شرق ، ومدلوله غير معروف تماماً . ويؤلونه بأنه القوة ، ويدهب بعضهم إلى أنه « واهب الحياة » .

ثم أنجب النور ابنة هي « الليل » ، نقيبة وشريكه . ثم انحدر هذان المبدآن مرة ثانية فكروا جايا وأورانوس : الأرض ، والسماء . وانحدرت الأرض والسماء فأنجبوا ثلاثة بنات وستة بنين منهما الرعد والبرق . وعلمت السماء أن بنوها سوف يقضون عليها ، فألقت بهم في نهر تارتاروس Tartarus . وغضبت الأرض فأنجبت التيتان وكردونوس Cronos وريا Rhea وأوسيانوس Oceanos وتيث Tyths وتغلب كرونوس فصرع أورانوس أباه . وتزوج أخته ريا ، فلما أنجبوا ابْلَعُ أبناءَهَا حتى لا يخْلُفُوهُ في القوَّةِ .

غير أن زيوس نجا بفضل مساعدة ريا ، وأرسلته إلى كريت ، وألقتت أورانوس حجراً بدل الطفل المولود . وكفل زيوس (أهل كريت) Kourêtes حتى إذا بلغ أشده ابتلع فانس (النور) فأخذ عنده القوة « وأصبح البدء والوسط والنهاية » لكل شيء .

ثم شرع زيوس يرب أمور العالم أو الكون ، ولم يكن ذلك بغير معارضة . تزوج أولاً ريا التي أصبحت ديمتر Demeter فأنجبت ابنة هي برسيفون Persephon ، واغتصب زيوس ابنته فحملت منه ديونيسوس . واستطاع التيتان (مردة وشياطين) أن ينزعوا الطفل من حراسة الكوريتين ، بأن اجتذبوا أبصاره باللَّعْبِ ثم مزقوه إرباً إرباً ، وأكلوا لحمه . ولما علم زيوس

بهذه الجريمة ، أُنزل عقابه على التيتان فأبادهم ، إذ سلط عليهم الرعد والبرق . ثم أعاد ديونيسوس الطفل إلى الحياة ، وأصبح ديونيسوس الجديد إله الأورفية . ولد ثلاث مرات : فقد كان موجوداً في شخص فانس ، ثم ابن برسيفونى ، ثم الإله الذى عاد إلى الحياة .

وجمع زيوس رماد التيتان ، وخلق منه الإنسان فكان بذلك صاحب طبيعتين : طبيعة الإله ورثها عن التيتان ، وطبيعة إلهية أخذها عن ديونيسوس الذى أكل التيتان لحمه .

وهكذا تم الأجيال الستة للآلهة : الزمان والأثير والهاء . ثم النور ومعه نقشه الليل . ثم السماء والأرض . ثم كرونوس وريا . ثم زيوس وبرسيفونى . ثم ديونيسوس .

فإذا وازنا بين هذه الأسطورة الأورفية ، وأساطير اليونان الأخرى ، وجدنا أن الأورفية عدلت في الأساطير الشائعة ، أو أخذت منها ما يلائم مذهبها . ونظرة يسيرة إلى أساطير هزبود تبين لنا ذلك . ونحن لا نجد في أسطورة هزبود الزمان ، أو البيضة الحصبة أو النور ، أو ديونيسوس ، أو التيتان ، ولكنها ضرورية في مذهب أورفيوس لبيان أصل الأشياء ، وطبيعة الآلهة والإنسان ، وطبيعة الحياة الأورفية .

\*\*\*

وترب الأورفية على هذا التصور الإلهي والكوني نظرية تخص طبيعة الإنسان ومصيره . فالنفس في المذهب الأورف تتميز تماماً عن الجسد . فالبدن ، وهو العنصر التيتانى ، سجن أو قبر للنفس . وتنذهب بعض الاستعارات الأخرى إلى أنه جلباب ، أو شبكة ، أو حصن . وتدخل أو تنفذ النفس ، وهي العنصر الديونيسى ، إلى البدن باستنشاق « الكل » الذى تحمله الرياح . وغاية الحياة في الحلة الأورفية أن ينبع نحو العنصر الإلهي ، وأن يحفظ البدن في حالة من الطهارة ما أمكن إلى ذلك سبيلاً حتى يحين الوقت الذى تنطلق فيه تماماً من عقائمه وتكتسب حريتها .

فالّحلة الأورفية تعلم أتباعها الطبيعة الحقيقة للأشياء ، ويدخل في ذلك مصير النفس ؛ ومن جهة أخرى القواعد التي تسير عليها النفس لتبلغ مستقرها الصحيح .

وكانوا يعتقدون أن اتصال النفس بالبدن هو عقاب إثم قديم في حياة أخرى ، أو عقوبة للخطيئة الأولى التي ارتكبها الجنس البشري ، ونعني بها : تذوق التبتان لحم ديونيسوس ، ومن التبتان نشأ الإنسان .

ولما كان البدن عما فيه من شهوات هو منبع الشر ، فينبغي للأورف أن يكون زاهداً . لا يجب عليه أن يأكل لحم الحيوان ، أو يشارك في الذبح ، وإراقة الدماء ، ولكن له أن يضحي .

وهناك بعض المحرمات عند النحلة الأورفية يجهل مصدرها . مثال ذلك النهى عن لبس الصوف في المعابد أو الهياكل ، وكذلك اتخاذ الأكفان من الصوف ، وهي عادات موجودة عند قدماء المصريين .

ومع أن البدن شر ، فلم تجز الأورفية الانتحار ، إذ في ذلك هروب من الواجب . وهذا شبيه بما يحدثنا عنه سقراط في محاورة فيدون ، إذ لم يجز الانتحار .

يجب على النفس أن تبقى مع البدن حتى تستكمل مدة العقوبة المفروضة عليها من الذنب الأول .

وأكبر الظن أن الأورفية ، كالفيثاغورية ، كانت تذهب إلى التناصح . ذلك أن تناصح الأرواح ، وانتقامها من بدن إلى آخر مطلوب للطهارة . ونحن لا نجد نصاً صريحاً لأورفيوس في هذا المعنى ، إلا أن اللغة التي يستعملها أفلاطون في فيدر وفيدون وجورجياس ومينون والجمهورية توحى إلينا أنها لغة أورفيوس وأسلوبه وتعبيراته .

وفي أثناء حياة النفس داخل البدن على وجه الأرض ، يجب عليها أن تتبع قواعد الطعام والراحة ، وأن تخضع لعبادات منظمة تجرى على يد الكاهن . أما هذه العبادات أو الرسوم ما هي فنحن نجهلها . قيل في بعض الأحيان إنها شكلة بحثة ، وأنه من الممكن شراء «كتب النجاة» .

وأكبر الظن ، أن الأورفية ، كغيرها من الديانات الغامضة السرية ، كانت تقيم نوعاً من العبادة الجمعية ، تجري فيها الأدعية والترتيل والأغاني والتضحية بغير الحيوان ، ثم ذكر الأسطورة الأورفية ، وما جرى لديونيسوس ، وغير ذلك .

فإذا اتبع المريد هذه العبادات كما ينبغي ، وآمن بها ، فقد يصل إلى السعادة الدائمة الأبدية في العالم الآخر ، وذلك عندما يتخلص من البدن ويلحق بالصالحين ، أما أولئك الذين يعيشون حياة الفسق والفحور ، فإن عقابهم لشديد أبدى . إذ يلقون في الوحل والطين ، أو يكلفون عملاً لا نهاية لها ، كأن يملأوا الغرائب .

ويبدو أن صورة هذه الحياة السعيدة تتخذ في بعض الأحيان صبغة مادية ، على العكس من حياة الزهد المطلوبة في هذه الحياة الدنيا . فنحن نجد أوديونتس في الجمهورية يتموز موزايوس وأورفيوس بأنهما يجعلان الحياة الطيبة ليست شيئاً آخر إلا الطعام والشراب الحالدين . أما مقر الروح الآخر فالأغلب أنه وصف بأنه جرز السعادة حيث يعيش القديسون في نعيم مقيم كالآلهة . وهو وصف يفسح المجال إلى المادية ، كما يفسح المجال للتأويل الشعري .

وعندما تفارق الروح البدن عند الموت ، فإنها لا تبلغ مقرها في الحال : إنها تسبح في العالم السفلي ، وتصف الأورفية عبادات خاصة يقوم بها المریدون . ونحن نعلم عن هذه العبادات ما وصلنا منقوشاً على الألواح الذهبية التي كشف عنها في مقابر إيطاليا وكريت . وآنية إيطاليا أقدم في التاريخ ، وترجع إلى القرن الرابع قبل الميلاد . أما آثار كريت فإنها ترجع إلى القرن الثاني قبل الميلاد . هذه الألواح كان الغرض منها أن يحملها الميت ، وفيها أبيات من الشعر تبين الطريق الصحيح لمن يريد الوصول .

ويروى أن النفس سوف تذهب إلى ينبعين بجانب أبهاء زيوس : أحدهما إلى اليسار ، وهذا الينبوع يحب تجنبه ، لأنه ماء النساء ، تشرب به الأنفس التي سوف تعود إلى هذه الدنيا .

أما الينبوع الذي إلى اليمين فهو الذي تشرب منه النفس ، هو الذاكرة ، وإلى جانبه حراس توجه إليهم النفوس لتصل بينها وبين الآلهة ، قائلة : إني

ابنة الأرض والسماء ، وأمت إلى الجنس السماوي ، إنني أموت عطشاً . هبني ماءً زلاً من بحرة الذاكرة . وعندئذ يهب الحراس النفس ماء الينبوح الإلهي ، فرق إلى مرتبة الأبطال .

وقبل بلوغ النفس مقرها الأخير تقف بين يدي برسيفونى مملكة العالم السفلى ، وبين يدي آلهة أخرى فيهم حادس *Hades* وزيوس وديونيسوس . ثم تطلب النفس وتلتمس العودة إلى جنسها السعيد ، الذي كانت تنتسب إليه ، والذي طردت منه « بالقضاء » عندما صعقتهم (أى البشر) الرعد والبرق بعد أن ارتكبت البیتان الخطيئة ، وعاقبهم زيوس .

فالنفس تلتمس الآن وقد حضرت طاهرة ، من برسيفونى أن ترق لها وترسلها إلى مقر الأبرار الأطهار : لقد خرجت النفس من الدائرة ، أى خرجت من دائرة التناصح ، وخطت نحو الناج بخطى سريعة ، والتابع رمز النصر ، وفرت من أحضان حادس أى الحجم .

والحواب إذا كان ملائماً أن ترفع النفس إلى درجة الآلهة لا البشر .

\*\*\*

وكانت تعاليم الأورفية الباطنة سراً محظوظاً إلا عن المريدين ، كسائر الأديان السرية . وكان أصحاب الأورفية يعملون على حفظ أسرارهم ، باستعمال لغة من الاستعارات ، لغة رمزية لا يفهمها إلا المريدون ، وتحتاج إلى تفسير . ثم ظهرت معاجم في عصور متأخرة تفسر وتكشف أسرارهم ، كما نجد عند كليمان الإسكندرى وهو يفسر قصيدة أورفية .

ولا نستطيع أن نبين أثر الأورفية في الفلسفة اليونانية على وجه التحقيق ، نظراً إلى غموض تاريخ الكتابات الأورفية . ومع ذلك فلاشك في وجود تفاعل كبير بينهما . فطاليس يرجع كل شيء إلى الماء ، والأساطير السابقة تجعل أصل الأشياء المحيط . وأنكسماندر يرجع كل شيء إلى الطين . وكان أنكسماس يعتقد في أن الهواء هو الروح أى روح الحياة .

أما فيثاغورس وأنبادوقليس فكانا يؤمنان بالتناصح ، وينصحان بالابتعاد عن أكل اللحم وإراقة الدماء . وأغلب الفلسفه على أن أصل العالم العماء *Chaos*

اختلطت فيه جميع الأشياء . وجعل أنبادوقليس المحبة والكراهية القوتين الحالقتين في الوجود . وهاجم زينوفان وهرقلطيتس جميع الأديان بما فيها الأورفية ، فزينوفان ينقد مذاهبها في الآلهة ، وهرقلطيتس في رأيها في العالم الآخر . واستفاد السفسطائيون من أقاويل الأورفية ، ووقفوا بينها وبين غيرها .

ولم يكن أفالاطون غريباً عن آرائهم ، وكذلك أرسطو . أما أفالاطون فكان يميل إلى مذهبهم أكثر من أرسطو ، وكثيراً ما يقتبس الآيات من قصائدتهم ، ولو أنه لا يذكرهم صراحة فيقول عنهم : المؤلهة الأقدمين . ذلك أن مذهب التناسخ كان يلائم مذهبهم في التذكر والنسيان ، ويقال إن احتقاره للبدن ، ولعالم الحواس ، لا يخلو من التأثر بالنظرية الأورفية للحياة ومن أنها طرد من النعيم ، ومن أن البدن مصدر الشر وعدم الطهر . أما أرسطو فكان يعني بالأورفية كذلك ويوازن بينهم وبين الفلسفة الطبيعيين . ومن المؤرخين المحدثين مثل برتراند رسل من يذهب إلى أن فلسفة أفالاطون تلبس أثواب الأورفية .

وقد تسررت النحلة الأورفية كذلك إلى الفلسفة الإسلامية عن طريق الفلسفة اليونانية .

ويذهب أحد الكتاب المحدثين إلى أن آراء الأورفية الأساسية ورسومها ، لازالت حية زاهرة بينما حتى اليوم (١) .

# أرستوفان

## شاعر الملهأة

علمان يذكران إذا ذكر أدب اليونان المثيلي : سوفوكليس وأرستوفان ، الأول زعيم المأساة ، والثاني زعيم الملهأة .

ولم يكن الأدب اليوناني يعرف في نشأته الملهأة أو الكوميديا ، بل كان يوثر المأساة أو التراجيديا ومحفظ لها بالمكانة الرفيعة ؛ ثم ظهرت بين حين وآخر بعض تمثيليات كوميدية لا تختل من الأدب منزلة لها قيمتها ، بل كان الغرض منها تسلية الجمهور ، وإشاعة روح اللهو والمرح والفكاهة . ثم استقلت الملهأة عن المأساة ، واحتضنت يوم معين ليتشلها في أثناء الاحتفال بأعياد ديونيسوس إله الخمر ، وهناك يتبارى المولفون وتتمثل روایاتهم واحدة بعد أخرى في الملعب الكبير أو المسرح الخاص بالإله ديونيسوس في سفح الأكروبوليس ، حيث لا تزال آثاره باقية حتى اليوم . ويعين صاحب أفضل ملهأة جائزة تتطلع إليها الأنطمار ، وتدور عليها الأطعاف .

وليس الملهأة بضاعة أثينية ، وإنما وفدت إلى مدينة أثينا من صقلية ، التي عرفا عنها كذلك فن الخطابة . وفي أوائل القرن الخامس قبل الميلاد ساعدت الديمقراطية والحرية على ازدهار الملهأة حتى أصبحت في أثينا الطريقة المألوفة . التهكم من الأخلاق والسياسة . وكانت تقاليد الاحتفال في عيد ديونيسوس تسمح بحرية لا حد لها في القول ، فلما أسىء استعمال هذا الحق صدر في عام ٤٤٠ ق . م قانون يقضى بعقاب القذف الشخصي في الملهأة ، ثم ألغى هذا القانون بعد ثلاثة سنوات ، واستعادت الملهأة حريتها الواسعة في النقد ، فكانت للأثينيين أشبه شيء بالصحافة الحرة في العصر الحديث .

ولسنا نعرف إلا الشيء القليل عن حياة أرستوفان ، فقد ولد عام ٤٥٠ أو ٤٤٤ ق . م . قيل في أثينا وقيل إنه أجنبي عنها . ولقد سعى كليون ، وهو الذي

خلف بركليس في أثينا ، إلى محكمة أرستوفان ليثبت أنه أجنبي عنها فيخلع عنه الحقوق التي يتمتع بها الأثينيون ، غير أنه أخفق في ذلك ، مما يدل على صحة انتسابه إلى المدينة . ويدهب بعض المؤرخين إلى أن غزو الإسبرطيين لأتيكا دفعه إلى هجرة موطنه والاستقرار في أثينا ، ولم يكن يوثر معيشة المدن ، فسخط على الحياة فيها كما سخط على الحروب التي أكرهته على هجرة الريف إلى المدينة . وهذا فيما يقال هو السر في إثارة السلم على الحرب في تمثيلياته .

وتوفي عام ٣٨٠ ق . م ، وقد خلف ثلاثة أبناء لا يحدهن التاريخ عنهم شيئاً . وهو معاصر للحروب البلوبونية التي وقعت بين عام ٤٣١ وعام ٤٠٤ ، وأثرت أبلغ الأثر في حياة الإغريق . وظل يوألف للمسرح فأنتاج نحواً من أربعين تمثيلية ، عدتها بعض المؤرخين اثنين وأربعين ، لم يبق منها إلا إحدى عشرة .

وتميز هذه التمثيليات بالتحرر من القيود الأدبية التي كانت مفروضة على المأساة بوجه خاص ، كما تمتاز بحرية واسعة في اختيار الموضوع والأسلوب والمنهج مما يقارب بينها وبين الآثار الأدبية الحديثة ، سواء كانت خاصة بالمسرح أم بغير المسرح . والناظر في هذه المسرحيات يرى أن جهورها لابد قد بلغ منزلة راقية من الحياة العقلية ، كما يرى أن حياة المدينة كانت على شيء عظيم من الحضارة يسر لأهلها تذوق ذلك الفن الرفيع .

ولعلك توهمت أن كوميديا أرستوفان تشبه تمام الشبه كوميديا المحدثين التي تتجه إلى تمثيل الأحداث الشخصية وأدب السلوك على وجه العموم ، ويتألف نسيجها من الموارد والدسائس المتعلقة بالحياة الاجتماعية والمنزلية . وقد عرف اليونانيون هذا اللون من الكوميديا ولكن في زمن متأخر عن عصر أرستوفان ، وميزوا بين النوعين : فالنوع القديم كان يمثله كراتينوس الذي عاصر بركليس وشن عليه الحرب في تمثيلياته ، ثم نسخ على منواله فيها بعد إبيوليس وأرستوفان ، وقد تعاونا على التأليف مع أول الأمر ، ثم اختلفا فافترقا وتهكم كل منهما على صاحبه تهكماً لاذعاً ، غير أنهما اتفقا في المشرب وهو مهاجمة الديقراطية . والنوع الجديد من الكوميديا هو المعروف باسم « كوميديا العادات » ولم تؤلف هذه المسرحيات إلا بعد وقوع أثينا تحت نير مقدونيا ، وهي لا تعالج السياسة . وأشهر

المؤلفين في هذا النوع ميناندر الذي سار على نهجه فيما بعد بلاوتوس وتيرسن في روما . ومتناز كوميديا العادات بعدم وجود الكورس أو الجحوة ، وعدم وجود « الباراباس » أو المونولوج ، وهو الخطاب الذي يوجهه رئيس الجحوة للجمهور . وبعد الباراباس من الصفات الهامة المميزة لتيتيليات أرستوفان ، وهو خطبة تعبّر عن رأي المؤلف يجريها على لسان رئيس الجحوة ، وهما نظم مخصوص ، وكانت تلقي عادة في ختام التمثيل ، ويفضليها الشاعر آراءه في أحاديث الساعة والنصائح التي يود أن يتوجه بها إلى الناس .

وكما اختلف المؤرخون في سيرته اختلّوا كذلك في الحكم على فنه : يصور بعض النقاد بضاعته مزيجاً من الجمال والحكمة والفحش أو البداءة . فإذا كان مزاجه معتدلاً فلن تجد شعراً يجاريه في مجال النظم ، وحواره قطعة من الحياة ، مما يذكرنا بشكسبير وموليير . وإنك لتنس في شخصياته عبر الزمن ، وروح العصر الذي كان يعيش فيه ، حتى لقد قيل : إن من لم يقرأ أرستوفان لا يعرف الأثنيين حق المعرفة .

ويقسّو عليه هؤلاء النقاد من جهة أخرى فيقولون : إن العقدة في رواياته سخيفة لا تلحظ فيها عنایة ، وقد تنحل عند متصرف الملهأة . ثم الفكاهة عنده ذات مستوى منحط تعتمد على الحسوس من أمور البطون والتناس ومخارج الفضلات . ففي ملهأة « السحب » يمزج أقدر الفضلات البشرية بأسمى ما وصلت إليه الفلسفة من صفات . ويصف منافسه القديم كراتينوس في بعض التيشيليات بالضعف الحنسى . ولقد أدى هذا الفحش والأدب المكشوف إلى صدور قانون يحرم التهكم من الأشخاص ، ومع أن ذلك القانون ألغى بعد قليل ، إلا أن الكوميديا السياسية التي تقوم على النقد السياسي والتهكم من الساسة والحكام ماتت مع موت أرستوفان ، وحلّت محلها كوميديا العادات والسلوك .

ويرى بعض النقاد أن الضاحك الذي يبلغ حد القهقهة والقرقرة والإغراب هو عماد الفكاهة في ملهأة أرستوفان ، حتى الآلة لم تسلم من سخريته ولسانه الحاد . ولعلنا نعجب اليوم كيف يسىء المؤلف في حق الآلة ويسمع لنفسه بهذه الحرأة ولكن عجبنا يطل إذا نفذنا إلى صميم المجتمع اليوناني وعرفنا روحه في ذلك الحين

فن حق الشعراء المزلين أن يذهبوا إلى أقصى الحدود في فكاهتهم . وكان الشعب الأثيني سريع الفهم للنكتة ، شديد الصحق للفكاهة في ذاتها ، حتى لو كانت تمس أشخاصهم ، بل ذهبا إلى أن الآلة تشعر بالسرور من الفكاهة الباعثة على الصحق كما يسر منها البشر . ويبدو أن الإغريق لم يؤمنوا بألهتهم الوثنية بإيمان الاعتقاد واليقين . أما الطبقة المستينة منهم فقد وجدوا في الآلة لوناً من التشبيه البارع ، وأما الشعب فكانت عنایته منصرفة إلى الاحتفالات والأغانى والرقص والمالدب ، وإلى هذه المظاهر الخارجية التي تثير الفضول دون أن يمكن وراء ذلك إيمان جدى ، أو إخلاص قلبي ، فقد آمن الأثينيون بالآلة عن طريق الخيال لا عن طريق العقل ، وكانوا يقيمون الطقوس المفروضة بغير تقوى تصدر عن القلب . وهذا السبب لا نجد الجمورو يه بتأييد الآلة إذا مسّت بشر على المسرح ، بل كانوا يرتكونها تحمى نفسها إذا استطاعت .

وإذا كان أرستوفان قد استطاع أن يوثر في جهور المستمعين على اختلافهم في الثقافة والرأى ، وتباهيهم في النشأة والثروة ، فلا ريب أنه قد امتلك عنان البيان ، وأوى حظاً كبيراً في تصريف شئون اللغة بكل أسلوب . وهذا هو سر العبرية في شاعرنا المزلي ؟ فإن أسلوب تأثيلياته هو الذي كفل لها الخلود .

ولست تجد لشعراء اليونان نظيراً من جهة البساطة والوضوح والأناقة والرشاقة . وأرستوفان يبين بلسان قوى ، ولفظ حكم ، ونضد سوى ، فيمضي إلى صييم المعنى وينفذ إلى عين الموضوع . وقد يبدو على أسلوبه طابع التلهيل والإهمال حتى إذا كشفت عنه الغطاء وجدت الغاية في الإبداع ، ونهاية الكمال ، وروعا الفن ، وجمال الصنعة . وحواره يفصح عن قدم راسخة في الفن .

أما أناشيده التي يجريها على ألسنة الجمود فإنّه يتبع فيها خطى بندار وسوفوكليس وهما زعيمان من النشيد في الشعر اليوناني بلا منازع .

ومن المحسنات التي كان أرستوفان مغرياً بها الاستعارة يكسو بها المعانى ، فهو يشخص الأفكار الحبردة فيلبسها ثوب الكائنات المتحركة حتى يسهل على الجمهور إدراكها والإحساس بها ، ولم يكن يفوته الإشارة إلى مألف الأعمال مهما تكن تافهة أو فاحشة .

ولقد عابوا على أرسطوفان هذه الحرية الواسعة في تصريف الكلام مما ذكرناه عن الطائفة الأولى من النقاد ، ثم قالوا : لقد كان أرسطوفان قادرًا على تجنب الفحش والإسفاف . ويسعد قبل أن نصدر الحكم على هذا الشاعر أن ننظر في العصر الذي كان يعيش فيه ، وفي نشأة الكوميديا اليونانية ، وفي تأليف جمهور النظارة والمستمعين ، فلا ينبغي أن يغيب عن بالنا أن الكوميديا نشأت في أحضان الاحتفال بإله الخمر ، وكان إله التنااسل « فالونوريا » يمشي في الاحتفال حاملاً أعضاء التنااسل ، وكانت هذه العادات الدينية وما يصحبها من حرية لا تزال قائمة في الوقت الذي أتى فيه أرسطوفان تمثيلاته. ولا ينبغي أن يغيب عن بالنا كذلك أن حضور المسارح لم يكن مباحاً لجميع النساء أو الأطفال. وإلى جانب ذلك علينا أن نحيط علماً بالعادات الاجتماعية والحلقية المألوفة في ذلك العصر. فقد كان الأثينيون يتحدثون في صراحة عن كل شيء ، ولا يثير في أنفسهم ما نعده اليوم فحشاً وبداءة أى اشتئاز . لهذا يجب أن لا نعيّب أرسطوفان بالبداءة والابتذال لأنّه كان يتبع المألوف من العادات . وإذا كانت شخصياته التي يصدرها وحشية الطياع فإنه كان يصف المجتمع الذي عاش فيه ، وهو كالمرأة التي ينعكس على صفحتها ذلك المجتمع . فإن قلت : إن بعض الحاضرين من علية القوم يأنفون من الألفاظ المبتذلة وينتوونون الأدب غير المكشوف ، قلت إن أغلب الحاضرين كانوا من الجمورو الذي يجب القهقهة والفحش ، فكان على الشاعر أن يقاد إلى السواد ما يطلبون وتشتتى أنفسهم ، ليكسب التقدير والتصفيق والتهليل .

ومع ذلك فقد مدحه قوم من الصفة ، وهذا أفلاطون يسوق إلى المدح بعد وفاته ، مع أنه هاجم سقراط في تمثيلية « السحب » مهاجمة عنيفة ، ومع ذلك لم ينضب منها سقراط الذي يروى أنه حضر تمثيلها طول الوقت . وبحديثنا أفلاطون أن سقراط وأرسطوفان خرجا بعد هذه التمثيلية صديقين . ويقال كذلك إن أفلاطون قدم هذه الملاهاة إلى ديونيسوس الأول ملك صقلية . وأكبر الفتن أن الملاهاة تفاعلت على مر الزمن فأشاعت عن سقراط الشهرة غير الحميدة التي قدم من أجلها إلى المحاكمة .

ولقد عالج أرستوفان كل موضوع ، ونزل إلى كل ميدان ، وتحدث عن طبائع وأعمال الإنسان . غير أنه كان يقصر الخطاب على الأثنيين ، فيوجه النقد إلى الأخلاق الشائعة ، والسياسة القائمة ، والشعر الغالب والفلسفة الحاربة ، والدين الموجود .

ويعد أرستوفان أرستقراطي النشأة ، واسميه نفسه يدل على النبل والشرف ، وهذا كان من الطبيعي أن يهاجم الديمقراطية السائدة في عصره ، وأن يجد فيها مادة غزيرة صالحة للنقد . والواقع لا تستطيع الملهأة أن تعيش إلا على النقد اللاذع ، وفي الديمقراطية والديماغوجيا معين لا ينضب لشعراء الكوميديا . وليس معنى ذلك أن أرستوفان أدلّ بدلوه في نظام الحكم والسياسة بحكم الفن والصناعة ، بل عن اقتناع وإيمان . وآية ذلك أن آراءه السياسية لم تغير خلال تمثيلياته المختلفة ، لأنها تقوم على شيء ثابت في طبيعة هذا الفنان .

الحكومة التي كان ينشدّها هي الحكومة العادلة التي تنسح المجال للحرية ، ولا تستبد بالحقوق أو تحجر على العقول . ولو أن الأرستقراطية انتصرت كما كان ينبغي ثم استبدت ، ما تردد في أن يوجه إلى رجالها سهام النقد والسخرية .

ولم يكن من اليسير على أرستوفان أن يطعن الديمقراطية ، بحيث يشهد الجمهور مصرع نفسه وبصفق للتحقيق من شأنه ، ومع ذلك فقد استطاع بعقربيته أن ينزع إعجاب الجمهور فيصفق له مع أن السخرية موجهة إلى النظارة والحاضرين .

وهو يكره الحرب ويؤثر السلام ، فقد رأينا أن الحرب هي التي دفعته إلى هجرة الريف والذهاب إلى أثينا . لهذا السبب كانت أهداف الملهأة السياسية تطلب السلام . وقد بقىت لنا أربع تمثيليات سياسية : « الفرسان » يهاجم فيها كلّيون وسياسة الحرب على وجه العموم . و « الأخارنيون » يبين فيها البؤس الناجم عن الحرب ، وبخاصة هذا الذي يحل بالزارعين كما يمثلهم ديقو بوليس الأخارني وأتباعه . و « السلام » يشيد فيها بنعمة السلام . و « لستراتا » وهي موأمرة من نساء الإغريق على رأسهن لستراتا الأثينية لإرغام الرجال على إبرام الصلح . وكانت أهدافه الخلقية غاية في السمو ، فهو يرمي إلى إصلاح مفاسد

الشعب حتى يعود إلى صفاته القديم الذى استمد منه القوة والإلهام . وهذا السبب يلحوظ أرسوفان فى إظهار « أهل مارتون » على المسرح ، وهم أولئك الذين يدين لهم الآتينيون بالحرية والعظمة فى حربهم مع الفرس . والواقع ليس امتداح الشاعر للجبل الماضى نوعاً من الحنين أو العبث ، لأن أحداث التاريخ تثبت أنه على حق ولأن العادات المستحدثة كانت العلة فى اخلال الآتينيون . فقد تعود الشعب الكسل وماتت فى نفسه حوافر الهمة منذ اتسعت المجالس النيابية لحكم الجمهور . ومن جهة ثالثة أفسدت تعاليم السفسطائيين الشباب . فهم يقدمون إليهم حشداً من النظريات ولا يحفلون بالأخلاق . هذه هى السوم الثلاثة القاتلة للأخلاق ، والى عنى أرسوفان لعلاجها : المجالس النيابية ، والاجماعات العامة ، وتعاليم السفسطائيين . وسبيل أرسوفان فى العلاج هو تذكير الشعب بفضائل السلف ، فى مقابل العبث السائد عند الحلف .

نجد هذه الآراء مبسوطة في تمثيلية «السحب» التي يهكم فيها أرستوفان على سقراط والسفسطائين والتربيبة الحديثة . وفي ملهاة «الزنابير» يسخر من شغف الاثنين بالتقاضى وبين مساوى المحاكم . وفي ملهاة «الإكلزيارس» أو «مجلس النساء» يسخر من المدن الفاضلة مثل جمهورية أفلاطون وما أشبه ، وهى التي يطلب أصحابها تغيير النظم الاجتماعية والاقتصادية . وفي ملهاة «الطير» يضيق إقليدس وبستاروس بأحوال أثينا فيبنيان مدينة جديدة في مملكة الطير . ويرى بعض المؤرخين في هذه المللهاة تعرضاً بالحملة على صقلية وبمدينة أقيانوس الفاضلة . وفي تمثيلية «بلوتوس» وهو إله الثروة ، يصييه زيوس بالعمى فيفقد بصره ، ثم يتخى بلوتوس في زى الفقراء والمساكين إلى أن يكتشف كريلوس أمره ، وكريلوس هذا رجل شيخ أصحاب الفقر من شدة الكرم والجود على أصحابه . ثم يعيد أسلقيايدس ، وهو إله الطب ، إلى بلوتوس بصره . وعندئذ يكفى كريلوس مكافأة حسنة ، ويوزع الثروة على البشر توزيعاً عدلاً على أسس جديدة ، فيغنى العادل ويفقر الظالم .

وليس نظرات أرستوفان في الأدب أقل سمواً من نظراته في السياسة والمجتمع والأخلاق . وهو لا يهاجم الأدباء بذوافع شخصية بل ينقد نقداً عاماً.

ليس غريمه في الواقع هو أوربيذس ، شاعر اليونان المشهور . ولكنه يتخد من اسمه رمزاً لأنحراف النحو الأدبي ، والبعد عن البساطة الشريفة التي كانت تميز طابع عصر بركليس . ولقد كان أوربيذس شاعراً من شعاء المأساة المشهورين ولا نزاع ، غير أن أرستوفان لم يعجب بطريقته في الأداء .

وفي تمثيلية « الضفادع » يسخر من أوربيذس ومن التراجيديا الحديثة . وبصور أرستوفان في هذه الملهأة ديونيسوس راعي الدراما ساخطاً على حالة الفن لأنها لا ترضيه ، فيذهب إلى بلوتون إله الجحيم ورب الموتى ليعيد إلى الأرض شاعراً من شعاء المدرسة القديمة الحديرة بالفن .

أما في ملهأة « تسموفروزياسوس » فإن أوربيذس يستدعي للدفاع عن نفسه أمام نساء أثينا وقد اجتمعن في الاحتفال بعيد بعض الآلهة .

هذا عرض سريع لما بيّن أيدينا من تمثيليات أرستوفان التي كان يصفق لها آلاف المفرجين إعجاباً في مسرح ديونيسوس ، فقد كان يتسع لخمسة عشر ألفاً من الأثينيين . وهو عدد يدل على مقدار ما بلغه فن التمثيل من أهمية وأثر في الشعب اليوناني . ولم يكن فوق المسرح سقف يغطيه ، فإذا جاء في التمثيلية ذكر الأرض والسماء والشمس والنجمون رأى النظارة أموراً حقيقة إلى جانب ما يسمعون من شعر وغناء وتمثيل ، مما يبعث على عمق الإحساس وصدق الشعور . وجرت عادة الممثلين أن يرتدوا أقنعة تخفي ملامحهم الحقيقة ، فإذا كان أشخاص الرواية من الأحياء المعروفين ، مثل أوربيذس أو سocrates ، رسموا القناع بحيث يشبه وجه ذلك الشخص . وكان النظارة من الجنسين ، وللنساء جانب خاص ، وللرجال جانب آخر . ولم يكن يسمع للمحضنات من النساء حضور الملهأة . وأمر النظارة عجيب حقاً : فهم يأكلون الفاكهة ، ويشربون الحمر ، ويقشرون اللوز والبندق وهم يتفرجون . ولقد اقترح أرسطو أن يكون مقدار ما يأكله النظارة من طعام مقياساً لنجاح التمثيلية أو عدم نجاحها ، لأنه الدليل على إقبال الجمهور واهتمامه . أضف إلى ذلك التناحر على الحلوس في المقاعد ، والتهليل في وجه الممثلين استحساناً أو الصفير استهجاناً ، والدب على الأرض ، والصفير والتصفيق ، وقدف الممثل الفاشل بالزيتون والتين بل

بالحجارة . ومن الفكاهات التي يذكرونها أن أحد الموسيقين افترض حجارة يبني بها داره ، ووعد ببردها لصاحبها مما ينتظر جمهه بعد التمثيل . كيف إذن نلوم أرستوفان إذا مزج المعانى الشريفة ، والآراء الفلسفية ، بالفحش من الكلام إرضاءً لمثل هذا الجمهور .

وأجرت العادة في سابق العهد أن تكون الحائزة التي ينادى بها أفضل شاعر في التراجيديا شاة ، وأفضل شاعر في الكوميديا سلة من التين وجرة من الخمر ، ثم تطور الأمر في العصر الذهبي ، أى في عصر بركليس ، فأصبحت الحائزة مالا . وكان عدد الحكماء عشرة يؤخذ برأى خمسة منهم فقط ، ومع ذلك فكثيراً ما امتدت يد الحكماء للرشوة أو تأثروا بهوى الجمهور . ويروى أفلاطون في كتاب « النواميس » أن القضاة كانوا يخشون الجمهور فيحكمون بما يشهدونه من تصفيق ، مما أدى إلى تأثر الفن في هذا « المسرح الشعبي »

وبعد فلم يكن أرستوفان أعظم شاعر هزلي لأنه نال إعجاب الجمهور في عصره فقط ، بل لأنه حاز تقدير صفة رجال الفكر في زمانه وإعجاب المحدثين .

---

## تمثيلية السحب

لم يدون سقراط شيئاً ، مع أنه شيخ الفلسفه ، ومعلم أفلاطون ، وصاحب المدارس الفلسفية في اليونان .

ولذلك يجد المؤرخ كثيراً من العناو في استخلاص حقيقة مذهبة . وهناك أربعة مراجع تستقي منها فلسفة سقراط وآرائه :

المرجع الأول : محاورات أفلاطون التي أجري فيها الكلام على لسان سقراط . غير أن الصعوبة التي يواجهها المؤرخ صيغت في ثوب فني ، ولم يكن الغرض منها تسجيل فلسفة أفلاطون أو مذهب سقراط . أما آراء أفلاطون فكان يلقها دروساً في الأكاديمية ، وهذه لم تدون .

مهما يكن من شيء فالإجماع بين المؤرخين المحدثين على أن محاورات أفلاطون هي أهم مصدر لمعرفة فلسفة سقراط .

المرجع الثاني : مذكرات زينوفون ، الذي كان قائداً أو جنرالاً ، واتصل بسقراط ، ولم يحضر محاتمه ، ولكنه دون هذه المذكرات يدافع فيها عن أستاده ، ويقص أخباره .

ونحن نميل إلى اعتماد هذا المرجع ، ولو أن بعض المؤرخين مثل بيرتراند رسل يهمله ، ويحيط من قدره ، ويتهمه بمجافاة الروح الفلسفية ، وتفاهة التفكير ، ولذلك لا يرجع إليه .

المرجع الثالث : مسرحية أرستوفان المعروفة باسم « السحب » وهذه هي موضوعنا الآن ، ولذلك قدمنا بالتعريف بهذا الشاعر وأثره ، ومنزلة الملهأة في الحياة الإغريقية ، حتى تتبين قيمة هذه التمثيلية كمصدر من مصادر فلسفة سقراط . وهذه السبب سوف للشخص لك في إيجاز هذه الملهأة .  
وكان أفلاطون وزينوفون وأرستوفان معاصرين لسقراط .

المراجع الرابع : ما ذكره أرسطو عن سocrates . غير أن أرسطو ولو أنه لم يكن معاصرًا لocrates إلا أن العهد لم يكن بعيداً بينهما ، وليس أرسطو من ي THEM في روايته ، ولذلك يعتمد عليه في روايته .

وأغلب المؤرخين يغفلون أرسطوفان ، ولا يعدونه مصدراً لفلسفةocrates ، لأنه يعده من السفسطائيين ولم يكن كذلك ، ويجعله صاحب مدرسة ولم يعرف أنه افتتح مدرسة ، وأنه كان يتناول أجراً على التعليم والمأثور امتناعه عنأخذ الأجر ، وأنه كان يبحث في الأمور الطبيعية والمعروفة أن سocrates انصرف عن الطبيعة إلى البحث في الإنسان ، وللذا قيل : إنه أول من أنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض .

ولا ريب في أن الشاعر يحكم صناعته مضطراً إلى تحويل الواقع حتى تلبس الثوب الذي يريده ، إلا أن هذا التحويل لا يعقل أن يكون تماماً بحيث يغير من شخصيته ، مثل حمبة البحث ، وروح الفكاهة ، وغرابة الأطوار ، والتصدي للتعليم ، والسخرية من الآلهة اليونانية .

ومع هذا كله فمثيلية السحب مصدر من مصادرocrates ، فهي على أقل تقدير تبين لنا السر في حماكمته بعد ذلك بتهمة إنكار الآلهة .

شخصيات هذه المثلية هم سترسيادس وهو مواطن غني . وفيديبيادس ابنه ، وخادم سترسيادس ، وocrates ، وبعض تلاميذocrates ، وشخصياتان إحداهما تمثل الحق ، والأخرى تمثل الباطل . وبasis المزابي . وشاهد لbasis وأميناس مزابي آخر ، ثم الكورس أو الحقيقة .

ونلخص هذه المثلية بإيجاز في أن سترسيادس وقع في الدين ، وليس عنده المال الكاف لدفعه ، فذهب ليتعلم عند السوفسطائيين صناعة الكلام أو البيان ، حتى يتخلص من هذا الدين أمام المحكمة . فذهب إلى مدرسةocrates ودارت هناك أحاديث كثيرة حول هذا الموضوع . أما والد فلا يمكن أن يتعلم ، فيبعث بابنه فيتعلم الابن . وتكون نتيجة تعليمه أن يضرب والده ويدافع لا عن التخلص عن الدين بل عن وجوب دفعه . وهذا كله يفتح عن الناس المتسكين بالقديم ، فيهجمون على المدرسة ، ويحرقونها . أو بمعنى آخر هي صراع بين القديم والجديد .

تبدأ المثلية في حجرة النوم : سرير بسيادس على سرير وفيديبيديس على سرير آخر ؛ ويتحدث سرير بسيادس عن ديونه ، وهمومه ، وعن الحرب اللعينة ، يشير في ذلك إلى حرب بلوبيونيز التي دارت من ٤٣٠ ق م إلى ٤٠٠ ق م والتي جعلت العبيد أو الرقيق لا يأترون بأمر الأسياد . ويتحدث عن الليل وطوله وكثرة النفقات ، وبخاصة النفقات على الخيل والعربات وهي السبب في أصل هذه الديون . ثم يوقد المصباح ويحسب ما عليه من ديون وفوائد ، بعضها يجب أن يدفعها لباسيس والآخر لامياس . وينطق فيديبيديس وهو يحلم بالسباق والخيل فيغضب والده ، إلى أن يستيقظ فيديبيديس ويجري بينهما حديث يسخط فيه الوالد على الزواج الذي أنجب هذا الابن .

ثم يأتي الخادم ويعلن انتهاء الزيت من المصباح فيحاول أن يضرب الخادم لأنه يستعمل ذواقة ضخمة تستخدم الزيت وتسهله . وينتهي الحديث بين الوالد وابنه بأن أمام الدار دار أخرى ، هي مدرسة للحكمة ، فإذا دفعوا أجراً مناسباً تعلموا المرافة في القضايا ، فيكسب القضية سواء أكانت عادلة أم غير عادلة . ويسأله فيديبيديس وما اسم هؤلاء القوم فيجيب الوالد : إنهم يفكرون . فيقول الابن : لعلك تعنى هؤلاء الحفاة الدجالين مثل سقراط المسكين ؟ فكأنه يصوره في زي بائس . ثم يسأل الابن وماذا يتعلم عندهم فيجيب الوالد : نتعلم صناعة المغالطة حتى لا ندفع الدين . فيأتي فيديبيديس .

ويذهب سرير بسيادس فيدق الباب ويفتح له أحد التلاميذ فيجد بعض تلاميذ ينظرون في الأرض وآخرون ينظرون في السماء ، ويجد ككرة أرضية وخربيطة ، الكرة لدراسة الفلك ، والخربيطة لدراسة الهندسة ومساحة الأرض . ثم يجد سلة معلقة في السقف فيها شخص فيسأله من هو ؟ فيجيب إنه سقراط يسبح في الهواء ويتأمل الشمس . فيقول له سرير بسيادس ومن هذه السلة تستطيع أن تحكم على الآلهة ؟ فيجيب سقراط بأنه يمزج نفسه بالهواء ، هذه المادة اللطيفة ، حتى يستطيع أن ينفذ إلى حقائق الأمور السماوية . وعندئذ يقول سرير بسيادس : جئت أطلب درساً فيسأله أى درس تطلب ؟ فيقول : أريد أن أتعلم الكلام لمواجهة الدائرين . ويسأله لماذا وقع في الدين ؟ فيجيب إنه الغرام بالخيل هو السبب .

علمى يا سقراط وسوف أدفع لك الأجر بحق الآلة . قال سقراط :  
ليست الآلة عملة مقبولة لدينا . فقال ستربيادس إذن لماذا أقسم ؟ فقال له  
سقراط هل ت يريد أن تعلم شيئاً عن الأمور المعاوية ، وأن تخاطب السحب ؟  
وأوضح أن سقراط يقسم بالهوا الذى تتعلق به الأرض ، وبالسحب وهى آلة  
تحمل البرق والرعد . ودار بينهما حديث عن السحب انتهى إلى أن هذه السحب  
فيها أشكال كثيرة كأشكال الحيوان مثل الذئب والثور وما إلى ذلك ، وأن الآلة  
اليونانية إن هى إلا أسطير . فزيوس ليس له وجود ، وزيوس عند الإغريق  
هو الذى يدفع السحب إلى الإمطار ، وهو الذى يحركها ، وهو الذى يبعث الرعد  
وأنكر سقراط كل ذلك . وأثبت أن السحب تضرب ببعضها بعض . أما السبب  
في تسير السحب فهى الرياح . وهذا الجزء من المثيلية في غاية الأهمية لأنه  
يصور سقراط في صورة الشخص الذى ينكر آلة اليونانيين . ولعل هذه الناحية  
هي التي كانت سبباً من الأسباب في توجيه التهمة لسقراط فيما بعد .

وانقلوا بعد ذلك إلى الموضوع نفسه . قال ستربيادس إنه لم يأت يطلب  
تعلم البلاغة بل يطلب طريقة يرد بها الدائين . وتقول الحوقة : إذاً فلتلق بنفسك  
في أيدي السوفسقاطين .

ويسأله سقراط أى نوع من العقل عندهم ؟ وهل عندهم ذاكرة ؟ فيجيب  
ستربيادس هذه مسألة تتوقف على الموضوع : إن كنت دائناً تذكرت ، وإن كنت  
مدينًا نسيت .

ويسأله سقراط هل عنده موهبة طبيعية للكلام أو للبيان ؟ فيجيب موهبة  
الكلام لا توجد عنده ولكن عنده موهبة الخداع . ثم تلقى الحوقة شعراً أو أنشودة  
تنكر فيها أيضاً الآلة . ويطلب سقراط من ستربيادس إذاً كان يريد أن يتعلم  
النظم والقافية والوزن . ويرد ستربيادس بأنه لا بأس أن يتعلم موازين المال .  
فيقول سقراط إنه يتحدث في الشعر وموازينه لا في المال . فيقول ستربيادس  
وهل النظم يقيم الأود ويد بالطعام ؟ فيتهمه سقراط بضيق العقل والغباء . ويطلب  
ستربيادس أن يتعلم المغالطة فينقله سقراط إلى مبحث في اللغة فيسأله ما هي ذكر  
الحيوان ؟ فيقول ستربيادس إنه الكلب والحمام والثور والغ . فيقول سقراط الحمام  
إذاً واحد للمذكر والمؤنث . وأنهرياً بين له أن هناك ألفاظاً تطلق على المذكر  
وأخرى تطلق على المؤنث .

وأخيراً ينتقلون إلى موضوع جديد : ستر بسيادس يقترح عدة طرق للتخلص بها من دفع دينه : منها طريقة أن يستعين بساحرة تؤخر ظهور القمر لأن ميعاد الدفع هو أول الشهر عند ظهور القمر . وفكرة أخرى أن يستحضر مرأة تعكس الشمس فتتبعت حرارة شديدة تذيب الكتابة عندما يكتب المسجل . أو ينتحر . فيسأله سقراط : كيف يكون الانتحار طريقة للتخلص من الدين ؟ فكان رده أنه بموته لن يدفع الدين . فأراد سقراط أن يعطيه درساً ، فيستعطفه ستر بسيادس ثم يقسم بالآلهة ، فيثور سقراط لبلاده التلميذ ونسianne ما تعلمها . وتنصحه الكورس بأن يذهب ويعث ابنه ليتعلم بدلاً منه .

ويعيد ستر بسيادس على مسامع فيديبيدس ما جرى له في المدرسة فيسخر منه الابن . ويتبين أن ستر بسيادس ضعيف الذاكرة حقاً لأنه نسي معطفه وحذاءه . ويرضخ فيديبيدس ويذهب إلى المدرسة بصحبة والده ، ويناول الوالد سقراط كيساً من الدقيق أجرأً لتعليم ابنه .

لأنه نحب أن نطيل في تلخيص المثلية ولكن يهمنا منها هذه الحقائق :

- (١) أن سقراط كان صاحب مدرسة ثابتة (٢) أنه بعد من السوفسطائيين
- (٣) أنه يتناول أجرأً على التعليم (٤) أنه ينكر آلهة اليونان القديمة (٥) أن تعالمه أفسدت هذا الشاب إلى درجة أنه أساء فيها بعده حق والده .

أما مكانة هذه المثلية من تاريخ الفلسفة ، ومن سقراط بوجه خاص ، فلا ينبغي أن نأخذ ما جاء فيها على أنه الحق كل الحق . ولكن لا ريب في أن هناك شيئاً من الحقيقة اعتمد عليها أرسطوفان في وضع هذه المثلية ، ثم أخرج الحقائق أو أضاف إليها شيئاً من الخيال والفكاهة لتلائم هذا اللون من المثلية الذي اعتمد عليه أرسطوفان . ونستطيع أن نستخلص هذه الحقائق : فهي أولاً شهرة سقراط في أثينا ، فلا ريب أن اختيار أرسطوفان لهذه الشخصية دليل على أنها عنوان الفلسفة . والحقيقة الثانية أن سقراط كان يعلم صناعة الكلام كالسوفسطائيين غير أن أرسطوفان يصوّره أنه يميل إلى جانب الباطل ، والحقيقة أنه كان يميل إلى جانب الحق ، أو يطلب الحق . وفي الوقت نفسه طريقة سقراط واضحة في هذه المثلية وهي طريقة الحوار ، والسؤال والجواب . أما ما يخالف أرسطوفان فيه ولا نستطيع أن نوافهه عليه فهو أن سقراط كان يتناول أجرأً ، وأنه كان يلزم مدرسة معينة .

# الأكاديمية

## أو مدرسة أفلاطون

الغريب أننا لا نعرف شيئاً كثيراً عن حياة أفلاطون في أثينا ، على الرغم من أننا نعرف كثيراً من حياته خارجها . ولذلك كان من الصعب علينا تحديد الكلام عن الأكاديمية وما كان يجري فيها . وأكبر الظن أن المخاورات الأولى التي ألقها عقب موت سocrates رفعته إلى أسمى الأوساط الأدبية في أثينا وغيرها من مدن اليونان . وكان أفلاطون يشغل وقته بتأليف هذه المخاورات ، ما عدا الأوقات التي كان يرحل فيها ، غير أن ما سمعه عن سocrates نفد بعد أن دونه ، أو قبل إن المخاورات السocrاتية أصبحت تضيق بآراء سocrates العالية ولا يستطيع التعبير عنها في هذا الثوب من التأليف . وأكبر الظن أن أفلاطون بلغ مرتبة من التفكير جعله يعتقد أنه يحمل به أن يعلم بنفسه لا على لسان سocrates . ولذلك انصرف عن المخاورات وأسس الأكاديمية .

وهي أشهر من أن تعرف ، فقد بقيت مفتوحة الأبواب تسعائة عام ، ولا تزال جامعات اليوم تسمى نفسها بهذا الاسم إحياءً لذكرى مؤسسها ، وهم يعنون بها مدرسة التعليم العالي .

ولم تكن الأكاديمية أول مدرسة أنشئت في أثينا بل سبقه إليها السفسطائيون ، وفيثاغورس الذي أنشأ في قورينا من أعمال جنوب إيطاليا سنة ٥٢٠ ق . م . المدرسة المشهورة التي كانت تعلم هذا المذهب الرياضي ، والذي اختلف إليها أفلاطون ، أو كان يقصد إليها في أولى رحلاته ؛ ولعل أفلاطون نسج على منوالها في إلشار التعليم الرياضي . وقامت في أثينا مدرسة أخرى قبل إنشاء الأكاديمية بثاني سنوات هي تلك التي أسسها إيزوقرات Isocrate ، وكانت خاصة بالبلاغة . غير أن مدرسة أفلاطون تختلف عن مدارس السفسطائيين وعن مدرسة

إيز وقراط ، بأنها كانت تعلم العلم لذاته ، أما تلك المدارس فكانت تعلم العلم وسيلة لشيء آخر هو الإعداد للحياة . أما أفالاطون فلم يكن بعد التلاميذ للحياة فقط ، وكان يرى أن التعليم الذي يلقى في الأكاديمية ، ولو أنه لا يجعل الطالب صالحًا للحياة ، إلا أنه يعلمه أفضلي صورة ينبغي أن تكون عليها الحياة . ولم يكن أفالاطون مبدعاً لهذه الناحية فقد سبقه إليها سocrates إذ كان ينادي بأن العلم هو الفضيلة ، وأن الفضيلة هي العلم ، فجمع بذلك بين المعرفة والخير . وكل ما فعله أفالاطون أنه جمع بين العلم والفضيلة ولكنه أراد أن يكون العلم الطبيعي إلى شيء آخر ذلك أن العلماء السابقين لم ينظروا في العلم ، ولم ينظروا أنواع المعرفة ، ولكنهم نظروا في العلم المادي . أما أفالاطون فقد انصرف عن العلم الطبيعي إلى شيء آخر هو علم الإنسان بنفسه ، ولذلك نظر في النفس وفي الفضائل . فإن قلت إنه كان يعلم الرياضة والهندسة ، قلنا : إن العلم الرياضي لم يكن عند أفالاطون مطلوبًا لذاته ، ولكنه وسيلة إلى بلوغ الحقيقة في معرفة النفس والخير .

ومن الطبيعي أن تبدأ مدرسة أفالاطون صغيرة ، ولم تكن فكرتها قد اكتملت في ذهنه ، وأكبر الظن أنه رسم المنهج الذي يسير عليه ، ثم نمت بعد ذلك . وكان هذا المنهج يبدأ بالرياضة وبخاصة الهندسة ، ولذلك كان يكتب على باب مدرسته « من لم يكن مهندسًا فلا يدخل علينا ». ثم الفلك والموسيقى والمنطق فالسياسة ، لا على المعنى العملي بل معرفة قوانين العالم ونظمها ، وأخلاق الإنسان . ثم علم الحقيقة وهو الذي ساه أرسطون فيما بعد علم الفلسفة الأولى أو ما بعد الطبيعة أو الميتافيزيقا . فإذا نظرنا إلى هذا المنهج وجدنا أنه يغفل درس اللغات ، إما لأن درس اللغات كان يعلم في سن مبكرة فلا شأن له به ، وإما لأن أفالاطون لم يكن يحفل بالعلم المدون أو المكتوب ، فكان تعليمه شفاهًا أو شماعًا أو حوارًا ، لا كتابة . وله في ذلك حكمة وأسباب . ونحن ندهش من أن أفالاطون لم يدون لنا فلسفته مع أنه كان كاتبًا ممتازًا كما يظهر ذلك من محاوراته . وسبب ذلك أنه كان يعد العلم المأمور من الكتب لا يفيد ، وليس طريقة حسنة للتعلم . وقد حدثنا عن ذلك في محاوراته ، فقال في محاورة بروتاجوراس « إن الخطباء هم الذين لا يعجزون عن الإجابة عن أي سؤال » وقال في محاورة فيدر « إن الكلام المكتوب مضر

بالذاكرة» . وقال في محاورة فيدر وهبياس «إن الحوار الشفوي أ Nigel من تسجيل الآراء الخاصة» . ذلك لأن الآراء المكتوبة لا تقوى على الجدل ، ولا تعلم الحق ، أما السبيل الصحيح فهو التعليم الشفهي على لسان المعلم الذي تكمن الألفاظ في نفسه ، ثم تخرج عنه ، فتستقر في النفوس ، كأنها حديث القلب إلى القلب . نحن إذاً نستطيع أن نتصور أن الأكاديمية كانت مكاناً للبحث والمحاورة ، أو كما يقال اليوم قاعات البحث . ولم تكن هناك محاضرات عامة منظمة يلقاها أفالاطون ، والمؤثر عنه أنه في الشيخوخة كان يلقي درساً عاماً وكان موضوع هذه الحاضرة «الحقيقة» ؛ وكان الناس يتلقون على سماعها ، وكانت مثار الاهتمام الشديد ، وكان بعض الحاضرين يقيدونها ومنهم أرسطو ، وقد عرفنا آراء أفالاطون مما رد عليه أرسطو في كتبه . وأغلب الظن أن هذه الموضوعات كانت عالية على الأفهام . فإذا كنا نعرف أفالاطون من محاوراته فنحن لا نعرفه من دروسه .

وكان له طلاب يعاونونه ، بل نستطيع أن نقول إنهم كلهم طلبة ومنهم أفالاطون ، فهو نظام من الأخوة شبيه بذلك النظام الذي كان سائداً في مدرسة فيثاغورس . وكان بعض الطلبة يقومون بالتدريس كنظام العرفاء في الكتائب والمعيدين في الجامعات . وقد ظل أرسطو في الأكاديمية عشرين عاماً فكان ساعد أفالاطون الأيمن ، ولولا ظروف خاصة خلفه في رئاسة الأكاديمية .

أما السبب الذي من أجله سميت الأكاديمية كذلك ، فهو أن الدروس كانت تلقى في بستان يدعى أكاديموس Academeia يقع في الشمال الغربي من أثينا ، وكان في البستان ملعب متصل به . وبين البستان والملعب كان أتباع أفالاطون يتلقون ، وكان هذا البستان في ضاحية كلونوس Colonus حيث يصور سوفوكليس رواية أوديب . وبحديثنا سوفوكليس إن مساكن كلونوس أبدع مساكن العالم ، تغدو فيها البلابل ، وتنمو أشجار الكرم والزيتون والأزهار والترمس ... وتجرى المياه دون انقطاع فيجدد أصحاب المزاج الشعري في هذا كله مجالاً للإلهام . فاتخذه أفالاطون مكاناً للتدريس . وهو يصور شيئاً من ذلك في افتتاح محاورة فيدر ؛ ولذلك فيما بعد شغل بيته بالقرب من البستان ، هو الذي سمى بالأكاديمية .

وطلت الأكاديمية تتلقى الطلاب ، ويلقى فيها العلم تسعمائة عام في نفس المكان إلى أن أغلقها الإمبراطور جستنيان سنة ٥٢٩ م . وكانت لا تزال في مكانها بجوار ذلك البستان . ومع أن الطلبة اختلقو على المدرسة جيلاً بعد جيل ، إلا أن روح أفلاطون كانت ترفرف عليها ، وتبسطر على التعليم فيها .

ولا نستطيع أن نقول إن الأكاديمية قضى عليها حين أغلقها جستنيان ، بل ظلت باقية حية ، ولكن في ثوب آخر : في ثوب المسيحية التي تدين بفلسفه أفلاطون بالشيء الكثير ، ولم تأخذ بفلسفه أرسطو إلا في القرن الثالث عشر على يد القديس توماس الأكويني ؛ وطلت الأكاديمية حية في ثوب آخر هو أسماء هذه الجامعات التي تتخذ من الأكاديمية عنواناً ؛ وقد عادت الأفلاطونية إلى الحياة مرة أخرى في الجيل الحاضر ، إذ أخذ العلماء بتفسير أفلاطون الرياضي للكون بدلاً من تفسير أرسطو الطبيعي لها .

وكان الأكاديمية ذاتعة الصيت في عهد أفلاطون نفسه ، وكان يفد إليها الطلاب من كل جهة . غير أن قبول الطلبة لم يكن يسراً ، إذ لابد أن يكونوا على مستوى خاص من الاستعداد والعلم والذكاء ، وكان العمل على مقياس ذلك ، الواقع فإن المدرسة كانت مخصوصة بالفلسفه فقط ، أو ما نقول عليه اليوم الميافيقيا ولم يكن لها علاقة بالأخلاق والسياسة وإن كانت موضوعات للبحث .

ونحن لا نجد ذكرأً لطلبة الأكاديمية في الحياة العامة ، ولم يبرز منهم أحدٌ ؛ وهنا نرى الخلاف بين سocrates وأفلاطون واضحأً ، فكان تلاميذه سocrates منغمسين في الحياة العامة بل منهم من ساءت سمعته مثل كرياتس وألقيادس ، أما أفلاطون فلا يعاب من هذه الناحية ، على حين أن بعض المؤرخين يعيّبون على سocrates فساد بعض تلاميذه .

وكان يفد إلى أثينا كثير من الزائرين البارزين يشهدون أكاديمية أفلاطون بأنفسهم ، وكانت هذه الزيارات أثر كبير في التعليم ، إذ تصبح مثاراً لمناقشات تدور بين الطلبة ، وتعززهم بعقلية جديدة ، وقد صور لنا أفلاطون في افتتاح محاضرة بروتا جوراس كيف استقبل هذا السفسطائي في منزل كالبياس ، وكيف

كان يجوس خلال الدار وحوله المستمعون ، ونجد فيها كيف أثار مقدم بروتا جوراس شغف سقراط ولم يسمح له بالدخول ، وأكبر الظن أن هذه المشاهد كانت تكرر في الأكاديمية .

وإذا ألقينا النظر في المخاورات لوجدنا أن تفكير أفلاطون كان ينبع مع تقدمه في السن ، فإذا لاحظنا أن تعاليم الأكاديمية أعلى منها فلاشك أن بعض الطلاب كان يعجز عن فهمها ، ولذلك ينصرفون عنها .

والواقع أن هذه الطريقة الأفلاطونية في التعليم موضع للنقد الشديد ، وقد وجه أرسطو إليها كثيراً من التجريح ، وصحح هذه الطريقة في مدرسته التي افتتحها في اللوقيون ، ولكن شخصية أفلاطون هي التي كانت تسير دفة هذه المدرسة . وبعد موته انتقلت رياسة الأكاديمية إلى ابن أخته سيبسيوس *Speusippus* ويقال إنه لولا تغيب أرسطو لعين رئيساً للمدرسة ، ثم هجرها كثير من تلاميذ مثل أرسطو ، وزنوفراط ، وأنثاً أرسطو مدرسته في أثينا تنافسها ، وهي المعروفة بمدرسة المشائين ، وبقيت المنافسة بينهما قائمة حتى اليوم ، فالفلسفة إما أفلاطونية وإما أرسطوطاليسية ، مثالية أو واقعية .

ولم يكن الطلبة يدفعون أجرأً على التعليم ، ولكن أغليهم من الأغنياء ، فكان أهلهم يقدمون هبات للمدرسة أشبه شيء بما كان يوقفه الأمراء على التعليم ، ولم يكن في هذه الهدبات ما يعوض التلاميذ عن انقطاعهم للفلسفة والعزلة الفكرية ويقال إن ديونيسوس الثاني وهب المدرسة نصف مليون جنيه ، مما يبين صبر أفلاطون على ذلك الملك الحاصل .

وكانت للطلبة أزياء خاصة ، وقلنسوات خاصة ، وعباءات تميزهم عن غيرهم ، والتقليد الذي يؤخذ به اليوم من لبس زى خاص في الجامعات هو إحياء لما كان موجوداً في الأكاديمية ، وكان شعراء أثينا المزليين يسخرون من طلبة الأكاديمية لرقة سلوكهم وجميل ثيابهم ، وكان للنساء حق الالتحاق بالأكاديمية طبقاً لذهب أفلاطون .

# طهاوس وخلق العالم

كيف وجد هذا العالم؟

الجواب عن هذا يقتضي أن ينظر الفيلسوف في الكون المحسوس ، أو العالم الطبيعي . ونحن نعلم أن الفلسفة ابتداءً من السفسطائيين عدلت عن النظر إلى الطبيعة وتأملت في الإنسان ، ولذلك لم يوثر عن سقراط أنه تكلم عن الأمور الطبيعية ولو أن أرسطوفان الشاعر الهنري يصور سقراط بأنه يبحث في السماء والسحب ولذلك سمى المثلية «السحب» . ويرجع بعض المؤرخين أن يكون سقراط قد تكلم في الأمور الطبيعية في صباه ثم عدل عنها ؛ وكذلك أفلاطون لم يتعقب في المباحث الطبيعية ، ولستنا نجد له كلاماً فيها . ولكن مسألة العالم الطبيعي وخلقه من المسائل التي لابد أن تلتفت نظر أي باحث ، لابد أن يقول فيها كلمة ... وكلمة أفلاطون قصيرة جداً بالإضافة إلى سائر ما تكلم فيه . فتحن نجد رأيه في محاورة اشتهرت في العصر الوسيط عند المسلمين والمسيحيين تعرف باسم طهاوس ، نقلها شيشرون إلى اللاتينية فتدأواها الفلاسفة منذ ذلك الوقت ، وعرفها فلاسفة الإسكندرية وترجمها العرب . يقول القبطي في تاريخ الحكماء «إن يحيى بن عدى أصلحها» . ومعنى هذا أنها كانت قد ترجمت من قبل إما إلى السريانية وإما إلى العربية ، ولكنها ترجمة سيئة فأصلحها هذا المترجم . ولكن الترجمة العربية مفقودة اليوم مع الأسف . وما لا ريب فيه أنها أثرت في الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط ، والعالب أنها أثرت كذلك في الفلسفة الإسلامية . ومع ذلك فليست هذه المحاورة من آثار أفلاطون البارزة كالجمهوريه والنوايميس مثلاً ، وإنما أعجب بها الفلسفة فيما بعد لأنها تتفق إلى حد كبيه مع آراءهم الدينية . وأشخاص هذه المحاورة سقراط ... طهاوس ( وهو من أتباع المدرسة الفيثاغورية ) ... كرياتس ... وهرموقراطس . وأهم الشخصيات هو طهاوس ، وموقف سقراط هو موقف السائل فقط . والمحاورة ثلاثة أجزاء :

الأول : فيه تلخيص للكتب الخمسة الأولى في الجمهورية وبخاصة عن العدالة .

والثاني : قصص أيضاً يصور فيه أسطورة أطلانتس Atlantis وهي جزيرة يصورونها فيما وراء أعمدة هرقل « جبل طارق » وسمى بالمحيط الأطلسي نسبة إليها . ويصورون هذه الجزيرة أنها أكبر من ليبيا وأسيا الصغرى مجتمعين .

والثالث : وهو الجزء الأكبر المهم هو الذي يحكيه طيماوس ، وهو عالم فلكي فيثاغورى ، يبدأ فيه بعرض تاريخ العالم وخلق الكائنات .

ومهما يكن من شيء فالمحاورة أسلوبها أسطوري شعري ، لا نستطيع أن نميز رأى أفلاطون من الأساطير القديمة التي يحكيها ولا يوافق عليها .

يقول أفلاطون إن المدركات على نوعين : ثابتة تدرك بالعقل ، ومدركات متغيرة تدرك بالحس أو الظن ، والعالم المشاهد من النوع الثاني فهو متغير ، وليس ثابتًا أو أزلياً ، وينتهي من هذا بأن العالم المحسوس متغير وليس أزلياً ، فهو مخلوق لله ، والله خير مطلق خلق العالم على مثال الأزل ومثال الخير ؛ ولا يمكن أن يكون المثال المخلوق مطابقاً تمام المطابقة للأصل .

ولأن الله مخلو من الحسد والعواطف الدينية فقد خلق العالم على مثاله وأراد أن تكون جميع الأشياء خيراً لا شرًّا ثم وجد أن العالم المحسوس أو هذه الكرة المحسوسة لا تستقر بل تتحرك في غير نظام ولم يعجبه ذلك فأخرج النظام من الفوضى ، وبث النظام في العالم . ويدلنا هذا النص من محاورة طيماوس على أن الله ليس خالق العالم . ولكنه في مواضع كثيرة يقول إن الله هو خالق العالم . مهما يكن من شيء فلا نستطيع أن نجزم برأي حاسم واضح فيما يختص بفكرة أفلاطون عن الله ، هل خلق العالم ؛ أم أنه نظمه فقط ؟ وبعد أن بث الله النظام في العالم ، وضع العقل في النفس ، ثم بث النفس في البدن ، وبذلك جعل العالم كلا واحداً ، وكائناً حياً ، أو حيواناً ، فيه نفس وعقل . الواقع فان الفلاسفة اليونانيين كانوا يعتقدون أن عالم السماء حتى . وينتظر أفلاطون مع الفلاسفة

الطبعين الذين زعموا أن العالم كثیر ، بل يعتقد على العكس أن العالم واحد ، وسبب ذلك أنه خلق على مثال الواحد .

والرأي عند أفلاطون وأرسطو من بعده هو أن العالم كله « كائن حي » أو باصطلاح الفلسفة « حیوان » محسوس يشمل جميع الكائنات الحية ، فالعالم كله كرمة ، وسبب ذلك أن الكرمة تتشابه أجزاؤها ، والشبيه أفضل وأكمل من اللاشيء ، وهذه الكرمة تدور حول نفسها لأن الحركة الدائرية أكمل الحركات .

ولكن ما موضع العناصر الأربع في هذا العالم : الماء والهواء والتراب والنار ؟ بين هذه العناصر تناسب دائم ينتهي إلى الانسجام فيما بينها . وترتبت العناصر كما يأْتى : النار ثم الهواء ثم الماء ثم التراب بحسب الثقل . ثم بين هذه العناصر وبين بعضها الآخر تناسب : فالنار للهواء ، كالهواء للماء ، كالماء للتراب . وسر تناسبها هو ما فيها من روح الصداقه والوثام ، ولا انفصالت هذه العناصر إلا إذا شاء الله ، أما النفس فهي على خلاف البدن الذي يترکب من العناصر الأربع . وقد خلق الله النفس أولاً كما ذكرنا ، وهي مزيج من الجوهر الثابت الامتنقsm ( الإلهي ) والجوهر المغير المنقسم ( العناصر الأربع ) فهي إذاً جوهر ثالث متوسط .

وبعد ذلك يتحدث أحد الفيثاغوريين عن أصل الزمان والكواكب فيقول ما يأْتى :

عندما رأى الخالق العالم الذي خلقه يتحرك وينجا أراد أن يجعله أكثر شبهاً به فبث فيه النظام ، وجعل حركته حسابية عدديه ، وهذه الصورة الزمان ، لم يكن قبل ذلك ليل أو نهار ، ثم ظهر الزمان والسنوات في وقت واحد . خلق الله الشمس ليعرف الناس عدد السنين والحساب ، وبدون الشمس فلا ليل ولا نهار ولا حساب . وبالليل والنهار والشهور والسنين عرف الناس الحساب والزمان فعرف الناس الفلسفة ، والفضل في ذلك للبصر ، إذ بالمشاهدة المحسوسة أدركنا كل ذلك .

ونظر أفلاطون إلى الكائنات الموجودة في العالم فقسمها إلى أربعة أقسام :

( ١ ) الآلهة : وهذا أثر من آثار الأساطير اليونانية ، فهو يرى أن هناك إلهًا واحدًا خالقًا لهذا العالم ، فما موضع الآلهة بجانب هذا الإله الواحد ؟ نستطيع

أن نشبه ما ي قوله في فلسفته بما ي قوله أصحاب الأديان بوجود الملائكة بين الله وبين سائر المخلوقات.

(٢) الطيور : وهي المخلوقات التي تعيش في الهواء .

(٣) والأسماك : وهي المخلوقات التي تعيش في الماء .

(٤) ثم الحيوانات البرية : التي تعيش على الأرض .

ثم بعد أن خلق الله الآلة قال لهم إنه قادر على الحسق بهم ، ولكنهم لم يفعل وطلب إليهم أن يخلقوا العالم المثالي ، بعد أن خلق الله العالم الأزرق الإلهي . والمفهوم من هذا أن كلام أفلاطون إن هو إلا شعر وأساطير . ثم جعل الله لكل نجم نفساً ، والأنفس فيها الإحساس والحب والبغض والغضب ، فاذا تغلبت الأنفس على هذه الأهواء عاشت سعيدة ، فإذا عاش الإنسان في هذه الدنيا على الحق والخير ذهب في الآخرة إلى نجمه السعيد . وإذا كان شريراً فسوف ينقلب حيواناً أو شيئاً آخر ، بطريق التنافسخ ، إلى أن يصير صالحاً .

والخلاصة أن الله وزع الأنفس فجعل بعضها على الأرض وبعضها الآخر على القمر ، وبعضها الثالث على الكواكب الأخرى وترك للآلة أن تضعها في الأبدان .

والعلل على نوعين : علل عاقلة ، وأسباب غير عاقلة تابعة لها ، ومستمددة منها . هذه الأسباب غير العاقلة تنقسم بدورها قسمين : قسم يخضع للضرورة أو النظام ، وقسم لا يخضع للضرورة بل للاتفاق والمصادفة . والكلام في العلل يدخل في نظام العالم بأسره ، وهو في صميم الفلسفة .

هل يُسر هذا العالم ويحدث ما فيه من أحداث قوة عاقلة ؟ أم ضرورة حتمية تصل الأسباب بالأسباب ، ولا شأن للعقل بهذه الضرورة ؟ أم أن الأمر مصادفة لا ضرورة فيها ولا عقل . الواقع أننا إذا رجعنا إلى الفلسفة قبل أفلاطون ، لو جدنا أن بعضهم يقول بالعقل الميسر لنظام العالم مثل أنك ساجر راس وبعضهم الآخر يقول بالمصادفة البحتة . فديموقريطس يقول إن الأصل في اجتماع الذرات بحيث تكون الأشياء وال موجودات ، إنما كان مغض مصادفة . إلا أن أفلاطون

يجمع بين هذه الأصول ، فيرى أن العالم فيه عقل من بعض النواحي يعني أنه ، ليس كل ما في الكون يخضع للفورة العاقلة ، إنما الذي يخضع للفورة العاقلة عالم الكواكب وعالم الإنسان ، أما سائر الكائنات فإن بعضها يخضع للضرورة وبعضها الآخر يخضع للاتفاق .

وأظن أن أرسطو ولو أن نظرته إلى العلل تختلف نظرية أفلاطون إلا أنها شديدة الشبه بما ذكره أستاذه . كل ما في الأمر أنه أكثر تحديداً للمشكلة . فهو يقسم العلل أو الأسباب إلى أربع : المادية والصورية والفاعلية والغائية ، وأن العلة الغائية في الإنسان تخضع للعقل ، ولذلك كان الإنسان حراً ، وكان مسؤولاً عن أعماله الخلقية . وأن العلل في غير الإنسان تخضع للضرورة لأنها قدمة . وليس العلة الصورية إلا ما يعرف بال النوع : فالصورة في الشيء هي نوعه ، ومن هنا كانت الصورة واحدة بالنسبة لجميع الأفراد ، وليس صورة أرسطو إلا مثال أفلاطون ، إلا أن أفلاطون فصل المثال وجعله في علم السماء بعيداً عن المادة ، على حين أن أرسطو حقق المثال الأفلاطوني في المادة ، ولم يفصل بينهما .

ثم نجد عند أرسطو كلاماً في الاتفاق ، أي في حدوث الأشياء بغير علة ، ويضرب لذلك مثلاً : بعضها في الأعمال الإنسانية وبعضها في الأعمال الطبيعية فيما قاله في المصادفة الخاصة بالأعمال الإنسانية – وهو يعني بالمصادفة ، خروج الفعل عن الغاية التي قصدها – ما وقع لأفلاطون من أنه كان يركب السفينة يقصد أثينا فوق في الأسر . فوقع أفلاطون في الأسر انحراف عن العلة الغائية ، والعلة هنا جاءت مصادفة . ومثال آخر : فلاح يضرب الفأس في الأرض يحرثها بقصد الزراعة ، فإذا به يقع على كنز ، فوقع الفلاح على الكنز انحراف عن غايته وعن قصده جاء مصادفة . وما يقوله في المسائل الطبيعية تولد الديدان والذباب من غير علة ، ويعمل أرسطو وقوع الأشياء بالمصادفة تعليلاً خاصاً لا يعنينا الآن . إنما نريد أن نقول إن مشكلة العلل والأسباب لا تزال قائمة حتى اليوم ، لم يفصل فيها العلم الحديث : فهل هذا العالم منظم؟ وهل هو نظام ثابت أم متغير؟ وإذا أمكن أن يغير ذهب القول بالضرورة .

وليست العناصر الأربع ، التي نسميتها العناصر الأولى ، مبادئ الأشياء وإنما هي نتيجة لحوهر أول ، هو المثال المعقول ، فهل هذه الجواهر المعقولة لها حقيقة في ذاتها أم هي مجرد أسماء أو ألفاظ ! وبهينما يكن من شيء فالمشكلة الأساسية عند أفلاطون هي في التبير بين عالم المعقول ، وبين عالم المحسوس . ثم جعل أفلاطون بين العالم المعقول والعالم المحسوس شيئاً ثالثاً يتوسط بينهما هو المكان . ولذلك قسم الموجودات على ثلاثة أنواع : الأول المعقولات وهي متشابهة فيما بينها ، وهذه المعقولات ليست مخلوقة ، ولا يعتريها الفساد ، ولا تتغير ولا تشاهد بالحس بل بالعقل فقط . والنوع الثاني موجودات تشبه المعقولات في الاسم فقط ، وتدرك بالحواس ، ومحلوقة ، وفي حركة دائمة ، وتغير ، أى إنها تنتقل في المكان وتختفي من المكان وتدرك بالحس والظن . والنوع الثالث المكان ، وهو أزل " لا يعتريه الفساد وهو الذي يهيء موضعًا للمخلوقات المختلفة ، ولا يدرك المكان بالحواس وإنما يعقل أسمى من المرتبة الحسية .

وكنا نود أن نلخص جميع أجزاء هذه المخاورة الهامة ، وبخاصة ما جاء فيها عن النفس الإنسانية ، إلا أن ذلك يدفعنا إلى الإطباب .

ونحب أن نختتم الكلام بما اختتم به أفلاطون مخاورته حيث يقول على لسان طباوس :

نستطيع الآن القول بأن حديثنا عن طبيعة العالم قد بلغ النهاية . ذلك أن العالم قد تلقي الحيوانات ، الفانية والخالدة ، وهو مملوء بها ، وأصبح العالم حيواناً مرتباً يحتوى المرئي ، على مثال الله الصانع العظيم الخير الجميل الكامل .

---

# إله أرسطو

[ كان الفكر الإنساني منذ القدم يحاول إدراك معنى الكون وسر الخلقة ولا تزال آراء أرسطو جبارة في جدتها حتى في عصرنا هذا . ]  
( الفافة )

يذهب أغلب مؤرخي الفلسفة إلى أن إله أرسطو هو « المرك الذي لا يتحرك » ويعغلون كثيراً من الصفات التي نسبها أرسطو إلى الله .

ومن الإنصاف للمعلم الأول ، ولتاريخ الفلسفة ، أن يقال إن الله عند أرسطو هو المرك الذي لا يتحرك ، الواحد ، الحى ، التام الوحيدة ، لا ينقسم ، وليس بذى عظم ، لا مادى ، وهو موجود ، وفعل خالص ، وصورة مخصبة ، وعقل مخصوص ، ومعشوق لذاته .

بل يجب أن يقال أكثر من ذلك : إن أرسطو في محاورة له « في الفلسفة » نادى بالبرهان الوجودى ، وخلاصة الدليل « أن الموجودات بعضها أفضل من بعض ، فهناك إذاً موجود أفضل منها جبيعاً ، هو الكمال المطلق ، وهو الله » . وقال بدليل الإبداع في نفس المخواورة ، وضرب مثلاً بقوم يتأملون لأول مرة جمال الأرض والبحر ، وعظمة السماء والنجوم ، فينتهيون إلى أن هذه جبيعاً من صنع الله . وأرسطو يتأثر في هذا الدليل الأخير خطى أفلاطون ، وما ذكره في محاورة بارمينيدس وغيرها .

إلا أن أرسطو في مقالة « اللام » من كتاب ما بعد الطبيعة أو الفلسفة الأولى يعدل عن هذه الأدلة ، ويبيتعد عن آراء الجمورو الدينية ، ويستخلص الدليل من المبادئ التي تتلاءم مع جملة فلسفته ، ومع رأيه في الفلسفة الأولى .

وبرهان المرك الذي لا يتحرك هو البرهان الذي اختص به أرسطو فاشتهر به . ويقتضى فهم هذا البرهان الكلام في المركبة والمتحرك والمتحرك والزمان . ولذلك

(1) نشرت هذه الكلمة في عدد ٤ مايو ١٩٤٨ ، فلقي التعرير عليها بهذه السطور .

يجب أن ينظر الباحث ، إلى كتاب ما بعد الطبيعة ، وفي كتاب الطبيعة ، والسماء والعالم .

والحركة هي تغير أو تبدل أو انتقال يشمل المتحرك ، وهو الجسم ، ويقتضي محركاً . وينذهب أرسطو إلى أن حركة العالم أزلية ، وليس لها أول ولا آخر . وكل جسم فهو متحرك بالفعل أو بالقوة .

وكل حركة فهي في زمان ، فلا حركة بغير زمان ، والزمان مقياس الحركة .

فإذا كانت الحركة أزلية ، فإنها ناشئة عن ارتباطها بالزمان ، والزمان أزلٌ .

فإن قلت : وما الدليل على أزلية الزمان ؟ أجاب أرسطو : خذ أى مدة أو لحظة ، تجد أنها وسط بين الماضي والمستقبل . فالزمان آنات متصلة ، ولو وقفتا عند أى مدة ، فهذه المدة جزء من الزمن المتصل من الماضي إلى المستقبل . وإذاً فلا أول للزمان ، لأن أول الزمان حاضر له ماض ويتبعه مستقبل . فالزمان أزلٌ لا أول له ولا آخر .

ولما كان الزمان عدد الحركة أو مقدارها ، وكان الزمان أزلٌ ، فالحركة إذاً أزلية بالضرورة .

ومن هذا الوجه يتبيّن أنه من التناقض قبول فكرة الحركة على أنها ذات بداية وذات نهاية ، إذ يقتضي ذلك القول بوجود « قبل » على مبدأ الحركة ، و « بعد » على نهاية الحركة ، وهذا خلل وتناقض ، لأن القبيل ، وهو الحالة السابقة ، والبعد وهو الحالة اللاحقة ، يتضمنان فكرة الحركة .

\*\*\*

ينبغي إذاً أن نسلم ، كما يقول أرسطو ، بأزلية الحركة .

ولما يمكن أن تكون الحركة أزلية إلا إذا كانت دائيرية .

وهذه الحركة الأزلية الدائرية هي الحركة الأولى المتصلة للعالم ، وجميع الحركات الأخرى متربّة عليها ، ومتصلة بها ؛ ذلك أن سائر الحركات الأخرى تقع بين حددين متقابلين ، والتغير المستقيم ذو بداية ونهاية ، أى إنه يتعدد بين نهايتيه .

الحركة الدائيرية فقط هي الحركة المتصلة ، لأنها تنتهي من حيث بدأ .  
وكذلك الحركة الأزلية المتصلة إلى ما نهاية بدون انقطاع ، ليست إلا للحركة  
الدائيرية .

هذه الحركة الدائيرية الأزلية هي على التحقيق حركة « السماء الأولى » .  
أما إنها دائرية فلا تحتاج إلى برهان ، لأنها واضحة لنا بالمشاهدة المحسوسة ،  
وما دامت دائيرية ، فهي أزلية .

\*\*\*

فأولاً حركة « السماء الأولى » ، وما علة أزليتها ؟

لو قلنا إن المتحرك لا بد له من محرك ، لذهبنا مع سلسلة المحركات إلى  
ما لا نهاية . فلا بد أن نضع حداً يكون أصلاً ، أو مبدأ للحركة ، وهذا الحد  
لا يتوقف إلا على ذاته ، فهو علة حركة ذاته . غير أن الحرك الذي يتحرك بذاته  
يقتضي بالضرورة جزئين : جزءاً متحركاً وجزءاً محركاً لا يتحرك . فإذا فالعلة  
الأولى للحركة الأزلية محرك لا يتحرك . هذا الحرك الذي لا يتحرك هو الله .

ومن صفاته أنه « موجود » ما دامت الحركة التي تتوقف عليه أزلية .

ومن صفات هذا الحرك أنه « تام الوحدة » ، لأن الحركة الأزلية التي نشأت  
عن وجوده متصلة ، والاتصال يقتضي الوحدة .

والله حتى لا تأخذه سنة ولا نوم ، وحياته دائمة أزلية ، لأنه يحرك السماء  
الأولى وما فيها من نجوم وكواكب حول الأرض ، والسماء كائن حتى تحركه نفس ،  
كما أن هناك عقولاً للكواكب التي تزيد على الخمسين وهي التي تحركها .

ولا يمكن أن نقول إن الحرك الأول واحد . فهو أيضاً غير منقسم ، لأنه  
غير ذي عظم أو مقدار . لا يمكن أن يكون ذا مقدار أو عظم ، لأن كل عظيم  
فهو متناه ، وهو يحرك في زمان لا متناه . والمتناه لا يحرك اللامتناه ، فهو إذا  
غير ذي عظم ولا ينقسم .

ولما كان الله عارياً عن التغير ، فإنه هو ذاته ، ووجوده ضروريٌ ضرورة  
مطلقة . ذلك أنه فعل خالص لا يشبه شيء من القوة . لأن ما بالقوة قد يتحقق

وقد لا يتحقق . فإذا كان المركب الأول موجوداً بالقوة فقد لا يفعل ، ولن تكون حركته أزلية .

وما الدليل على أن الله فعل خالص ؟

يذهب أرسطو ، في سبيل إثبات ما يريد ، إلى أن مبدأ الأشياء فعل خالص . وأنه من الخطأ اعتبار القوة سابقة على الفعل ، وأن أصل الأشياء القوة المجردة ، كما يذهب القدماء من رجال الدين ، وهم الذين أخرجوا العالم من الظلام والليل ، وكما يذهب الفلاسفة القائلون بأن اختلاط المادة هو مبدأ الأشياء .

إذا كانت المادة والقوة حقيقتين أوليين ، فمن أين جاءت الحركة وهي انتقال من القوة إلى الفعل ؟

من المسلم به في نشوء الكائنات الحية أن المبدأ هو البذر ، ولا يبلغ الكائن كماله إلا في آخر الأمر . غير أن البذر يخرج من الكائن الكامل . فليس المبدأ هو البذر ، بل هو هذا الموجود الكامل . وإذا فالحقيقة الأولى هي حقيقة الفعل والكمال .

فالمحرك الأول يحرك العالم باعتبار أنه كمال مطلق .  
والمحرك الذي لا يتحرك معشوق .

وليس المعشوق شيئاً آخر إلا المعقول ، لأن موضوع العشق يدرك بالعقل والتفكير ، إذ بالتفكير ندرك الجميل والخير ، وهو موضوع العشق .

ولكن المعقول الأول ، المعقول الأسمى ، هو هذا المبدأ الذي نتحدث عنه ، ولما كان أزلياً ، لا ينقسم ، وكان فعلاً خالصاً فهو لامادي . إنه الجوهر المعقول العاري عن كل مادة . وحيث كان كذلك فهو الموضوع الأسمى للعشق ، وهذا هو علة فعله الدائم .

فالمحرك الأول يحرك من حيث إنه معشوق ، يتعلق به السماء والعالم جميعاً .  
والحركة التي يقتضيها هي فعل العشق الأزل .

هذا الموجود الكامل ، المعشوق الكامل الذي يجذب العالم نحوه ، هو الذي تسميه الفلسفة : الله .

ولقد ميز أرسطو من أول الأمر عند البحث في علل الموجودات بين الطبيعة التي تبحث في الموجودات الطبيعية الخاضعة للحركة والمتلبسة بالمادة ، وبين الفلسفة الأولى التي تبحث في الله ، أي الموجود الذي لا يتحرك المفارق للمادة . فالمحرك الأول هو هذا الموجود الذي لا يتحرك ، المفارق للمادة . ونعلم أنّه لا يتحرك لأنّه يحرك من حيث لا يتحرك . ونعلم أنّه مفارق للمادة ما دامت صفات الأزل والوحدة والفعل الخالص التي يتتصف بها ، هي صفات الموجود العاري عن جميع شوائب المادة .

والله عقل مخصوص ، لأن الموجود الأسمى لا يصدر عنه إلا الفعل الأسمى ، وأسمى ضروب الفعل هو الفكر .

ولأن الفكر هو أسمى الأشياء ، كان الله فكراً خالصاً .

وينبغي ألا نشبه الفكر الإلهي بالفكرة الإنساني . ذلك أن الله فعل مخصوص لا يشبهه شيء بالقوة ، ولذلك لا يعتري فكره نقص .

وماذا يكون حال الله إذا اعتبره ما يعتري الإنسان إذا أخذته سنة من النوم ؟ وإذا كان الله عقلاً خالصاً فما موضوع الفكر الإلهي ؟

لابد أن يكون موضوع الفكر الإلهي شيئاً لا ينقسم ، إذ لو كان منقسماً كان ذا أجزاء ، عندئذ ينتقل الفكر من جزء إلى آخر ، فيخضع للتغير .

فإذا كان موضوع الفكر الإنساني الأشياء المركبة ، ولا يرتفع إلى إدراك الواحد الامنقسم ، فإن الفكر الإلهي حدس دائم متصل بدرك الواحد المطلق الامنقسم .

ولكن الواحد الامنقسم هو الله .

فالله يدرك ذاته . وموضوع الفكر الإلهي هو ذاته . ولا يمكن أن يكون غير ذلك ، لأن الله يعقل أسمى الأشياء ، وكل ما عدا الله يعتريه النقص .

\*\*\*

ثم تساءل أرسطو – بعد أن حدد الطبيعة الإلهية – عن الصلة بين الله الكامل وبين العالم ؟

الله مفارق مفارقة تامة للعالم ، أم هو يدخل في نظام العالم ؟

يجب أرسطو بأن الله مفارق العالم وحاضر في نظامه في آن واحد . مثله من العالم مثل القائد من الجيش ، يجمع « الخير » بينهما ، فانخير موجود في نظام الجيش وفي عقل القائد . بل الخير أكثر وجوداً في عقل القائد ، لأن نظام الجيش لا يخلق قائد ، بل القائد هو سر نظامه .

فالكمال موجود في الله المفارق للعالم ، والكمال ظاهر في نظام العالم . ذلك أن العالم يقوم على النظام ، سواء أكان ذلك في عالم السماء أم في عالم الكون والفساد ، إلا أن النظام في عالم السماء أتم وأكمل . وليس الكون فرضي لاصباط له ولا إحكام في أجزائه ؛ إذ الواقع أن ما فيه من نظام يقتضي واحداً حكينا .

---



فِي عَالَمِ  
**الْفَلْسَفَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ**

---



## أمواج الفكر الإسلامي

في القرن السابع الميلادي ظهرت في العالم المعروف في ذلك الزمان أمة غيرت معلم التاريخ ، وساهمت في بناء الحضارة موجهة إياها إلى أهداف جديدة سياسية واقتصادية واجتماعية وعقلية ، تلك هي أمة العرب صاحبة الرسالة الحمدية والدين الجديد ، وكتاب الله الذي نزل باللسان العربي المبين .

وقوضت معلم الروم والفرس أمام جيوش المسلمين ، وذلت دولة الفرس ، وأسلم أهلها ، وذهب كيانها الأول ، وقشت أجنحة الدولة البيزنطية فاستولى المسلمون على فلسطين والشام ومصر وشمال إفريقيا . ثم بلغ الإسلام الأندلس في الجنوب الغربي من أوروبا ، وازدهرت الحضارة في قرطبة وغرناطة وطليطلة وغيرها من عواصم الأندلس حتى أصبحت تنافس دمشق وبغداد والقاهرة في الشرق . وهكذا حل الإمبراطورية الإسلامية محل إمبراطوريتي الفرس والروم ، وما أضخم دولتين سياسيتين تنازعا الملك والحضارة في العالم زمناً طويلاً .

وقد صحبت هذه الفتوحات السياسية فتوحات عقلية ، فتغلب الدين الإسلامي الناشئ ، وساد بين أهل البلاد المغلوبة على أمرها ، فاعتنق الناس الإسلام أفواجاً وأصبحت اللغة الرسمية في أواخر الدولة الأموية هي اللغة العربية . دين جديد ، ولغة جديدة ، وتقالييد جديدة ، وفكر جديد ، كل أولئك مظاهر لم يكن للناس بها عهد قبل الإسلام .

وليس من اليسير أن يقبل الناس الدين الجديد في سهولة ، وليس من اليسير أن يتخلوا عن آرائهم ومعتقداتهم القديمة الموروثة بين يوم وليلة ، فكان موقف المغلوبين على أمرهم من الإسلام موقف العداء ، وحاولوا جهدهم أن يصرعوا العقائد الإسلامية محاولين أن يسندوا إليها شيئاً من الضعف والتهافت .

واضطرب المسلمون إلى قبول هذا الصراع العقلي ، فقرعوا الحجج بالحجج وبالبرهان بالبرهان ، واندست كثيرون من المقررات الفارسية والوثنية والمسيحية واليهودية

إلى الفكر الإسلامي واندمجت به ، وتكون مع الزمن لون أو ألوان من الثقافة الإسلامية هي مزيج من هذا الفكر الأجنبي والآراء الإسلامية ، وقد نجد لوناً من الثقافة إسلامياً بحثاً ، وقد نجد لوناً آخر تغلب عليه التراث اليونانية ، وقد نجد لوناً ثالثاً يظهر فيه الطابع الفارسي ، وهكذا .

هذه الأمواج المختلفة من الفكر تتابعت على العصور الإسلامية بمقدار التأثير الذي بلغته الآراء الأجنبية في المسلمين ، وبمقدار الاستعداد لقبوتها أو التصدي لدفعها تحليقاً للعقائد الإسلامية من شوائب التأثيرات الأجنبية . هذا التأثير والتأثير تابعان بالضرورة للأحوال السياسية ، من اتساع رقعة الإسلام ورقة الدول الإسلامية أو ضعفها ، وحماية الملوك والأمراء لرجال الفكر ، أو العمل على حربهم ووقفهم عند حدتهم ، وهذا يقتضي منا الإيماء إلى الحياة السياسية لتكون مرجعاً في الرمان يساعد على تحديد الآراء والأشخاص في سجل التاريخ والأحداث ، لأن الحياة كلّ لا يتجزأ في ذهن الإنسان ، فهو يعيش متاثراً بالسياسة والمظاهر الاجتماعية كما يعيش متاثراً بالتيارات العقلية وال الحاجات الأدبية والفنية ، ومن جهة أخرى فإن الحياة العقلية لا تنفصل عن الأحوال السياسية ، فكلا الحياتين تؤثر إحداهما في الأخرى .

ولعلك تسأل : لماذا آثرنا أن يكون عنوان هذا البحث «التفكير الإسلامي» . لا «الفلسفة الإسلامية» . فنقول : إن هذا الإثارة يرجع إلى أسباب أهمها أن الموضوعات التي سوف نتحدث عنها لا تُعد في صميم الفلسفة معناها الخاص . ومع ذلك فالفلسفة لون من ألوان التفكير ، ولو تقدمنا بالبحث في هذه الموجات التي سوف نعرضها ، لتكلمنا عن الموجات الفلسفية ، إلا أنها متاخرة .

ولنا رأى نشرناه في كتابنا «معانى الفلسفة» ذهبتنا فيه إلى اعتبار الفلسفة على معنى واسع ، ولذلك كان كل إنسان فيلسوفاً .

وإذا حلت الفلسفة على المعنى الضيق فالعارفون بالفلسفة عدد قليل وال فلاسفة أقل . وإذا انصرفنا بالمعنى إلى دائرة واسعة ، فكل إنسان فيلسوف ، لأنّه يتساءل هذه الأسئلة التي وضعها الإنسان منذ بدأ يفكّر والتي لا يزال يفكّر فيها حتى الآن . وأكبر الفتن أنه لن يصل إلى نتيجة حاسمة في هذا التفكير .

كما اهتمى في سائر العلوم الوضعية المحسوسة ، وثبتت بعض هذه الأسئلة لأنها تدور في أذهاننا في القرن العشرين كما دارت في أذهان المسلمين منذ القرن السابع حتى الآن .

ما الوجود ؟ وما أصل الوجود ؟ وما نهاية العالم ؟ وما غاية الإنسان من الحياة ؟ وما الخير وما الشر ؟ وما الله ؟ وما صفاته ؟ وكيف خلق العالم ؟ وما قيمة العقل البشري ؟ وما حدوده ؟ وما حقيقة النبوة والوحى والرسالة ؟ وما الحياة الآخرة ؟ وما صفة الجنة والنار... الخ الخ . لاشك أن كل فرد يحس بهذه المشاكل ويتلمس لها الحلول ، ليصل إلى قبس من نور يهدى نفسه إلى الاطمئنان بعد الاضطراب والاستقرار بعد الشك والارتياح .

وقد اختلفت إجابات المفكرين والفلسفه عن هذه المسائل ، ولا يزالون مختلفين . وسنعرض الآراء المختلفة للMuslimين عن هذه المسائل ، في أمواجها المتلاحقة على شاطئ الزمان وحيط المكان .

والحديد الذى أرى إليه هو أن كل جيل من الأجيال كانت تسوده فكرة تشغل الأذهان وتدفع الناس إلى البحث فيها ، والاشتراك في جدل صاحب حوطا ؛ مثال ذلك الموجة الفكرية التي سادت في عصر المؤمن وعرفت « بخلق القرآن » وهي التي استمرت فترة من الزمن الشغل الشاغل لجميع العلماء ، بل اشتركت في ذلك الصراع الفكري كثير من العامة أيضاً .

نريد أن ندرس الفكر الإسلامي ناظرين إلى هذه الأمواج التي برزت في كل جيل وكانت هي الظاهرة للعيان . وهذا الأسلوب من الدراسة يبيح الحياة في الحركات العقلية فلا تصبح جامدة منعزلة تقوّها على صفحات الكتب فلا ترى فيها إلا ألفاظاً مرصوصة تخلو من الروح لأنها تخلو من الحياة . لهذا سميّنا هذا البحث « أمواج الفكر الإسلامي » .

تناول الفكر الإسلامي هذه المسائل بالبحث ، كما يبحث في العلوم المختلفة طبيعية ورياضية . وقد انصب تفكير المسلمين على المسائل الفلسفية كما انصرف إلى المسائل العلمية . ولم يميز الأقدمون بين العلم والفلسفة ، فمن الحق علينا أن نجمع بينهما حين نقص تارikhem . لهذا كان البحث في الفكر الإسلامي أولى من

الاقتصار على الفلسفة الإسلامية ، إلا إذا تقيدنا بالفلسفة على المعنى الضيق ، فلا نذكر غير الفلاسفة الحقيقيين بهذا الاسم ، بل لا ذكر من تاريخهم إلا الحانب الفلسفي .

والفكر الإسلامي آراء أشخاص ، وكل فكر فهو بطبيعة الحال ملك لصاحبته الذى صدر عنه وقال به ، واهتدى إليه ، ودافع عنه بالحججة والبرهان ، وسطره بالبيان ، وأذاعه في الناس ، وسلحه على صفحات الأوراق . إننا ندرس في تاريخ الفكر حياة الأشخاص وجدل الآراء .

ولا يُستوى السوقه والدهماء ، مع قادة الفكر والأعلام العلماء ، ولا يُستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون . قادة الفكر وأصحاب الرأى قليل عددهم في كل زمان ، والناس لهم متبوعون أو مقلدون ، وجدير بنا إجلالاً لمؤلفي المفكرين أن ندرسهم ، وأن ننظر في حياتهم ، لأن آراءهم ظلّ لشخصياتهم ، ففستفید بذلك فائتين : جلاء السر في القول بالآراء ، واتخاذ سيرتهم مثلاً في الاقتداء . قيل عن ابن رشد فيلسوف قرطبة إنه سُودَ فيما كتب وألف عشرة آلاف ورقة ، ولم ينقطع عن الكتابة والتأليف طول حياته إلا مرتين : ليلة زواجه ، وليلة وفاته أبيه .

الآراء التي صدرت عن المفكرين سجلها أصحابها في كتب كانت مخطوطة إلى عهد ظهور الطباعة . على أن قيمة الكتاب في تداوله بين القراء ، ولو بقى ملكاً لصاحبته فقط وحبساً عليه ، لاستوى عندها صدور الكتاب وعدم صدوره . وكان من يهمه الاطلاع على الكتب في الزمن الماضي إما أن ينسخها بنفسه إذا كان فقيراً أو يستخدم ناسخاً بالأجر ينقلها له كما كان يفعل الملوك والسلطان والأمراء ، وبذلك زخرت خزانة كتبه للمدارس والمساجد ليطلع عليها من المؤلفين . ومنهم من كان يهب خزانة كتبه للمدارس والمساجد ليطلع عليها من يريد البحث والاطلاع . وفي بعض العصور كان الأمراء يقفون هذه المخطوطات كما توقف الدور والأرض الزراعية لتحبس على العلم ونفع المستغلين به .

مهما يكن من شيء فعما دنا في البحث هو هذه الكتب لأنها المصادر التي

نرجح إليها .

## أين هذه المخطوطات الآن؟

لقد اندر أكثرها في عصور التأخر لل المسلمين . فن هذه المحن التي أصابت كنوز الفكر أن هولاكو قائد التتار الذي غزا بغداد ودكّ عرش الخلافة العباسية ، رمى بالكتب في نهر الدجلة حتى تخضب ماوئه بالسواد ، وقيل إن عددها بلغ مليوني كتاب .

ولا يعنينا أن نذكر الأسباب التي أدت إلى ضياع أغلب المؤلفات الإسلامية وإنما يهمنا أن نذكر أين يوجد ما يبقى منها حتى الآن وما سبب الوصول إليها والاطلاع على ما جاء فيها .

بعض هذه الكتب مطبوع ، إما في مصر ، أو الشام ، أو فارس ، أو الهند أو أوربا . وللمستشرقين فضل كبير في تحقيق بعض المخطوطات الهامة وحسن طبعها مع العناية بالتبسيب والترتيب وذكر المواضيع المختلفة ، بحيث يستفيد القارئ منها الفائدة المطلوبة .

ولكن أغلب المراجع لا تزال مخطوطة في دور الكتب في عواصم الدول المتحضرة ، في لندن وباريس وبرلين وليدن ومدريد واسطنبول والقاهرة وحیدر آباد وغيرها آلاف من المخطوطات بعيدة عن متناول الجمهور . وكثير من أصحاب المكتبات الخاصة في الشرق والغرب يقتنون مخطوطات نادرة لا توجد في المكتبات العامة . وكثيراً ما يرجع الباحثون إلى ترجمات لاتينية وبهودية لبعض الكتب الفلسفية المفقودة في اللغة العربية ، الموجودة في هذه الترجم المأجنبية منذ كان الغرب ينقل عن الشرق في العصور الوسطى .

ولن تتيسر الدراسة الكاملة للفكر الإسلامي إلا إذا تم إخراج جميع هذه المخطوطات إلى عالم الطباعة حتى يسد النقص الذي يشعر به كل من يدرس تاريخ الفكر في الإسلام .

هذا كله كانت أغلب الدراسات في العصر الحاضر للفكر الإسلامي ، دراسات تشق الطريق لمن يريد زيادة البحث ، لا دراسات تحقيق تقنع العقل وتشوّف الغليل . ومن جهة أخرى لا يتيسر دراسة بوأكير الحياة العقلية عند المسلمين إلا بعد

النظر إلى الثقافات المختلفة التي سادت في الحاھلية ، أو التيارات الفكرية التي انتشرت في بيئة الجزيرة العربية .

### الثقافات المختلفة قبل الإسلام :

جاء الإسلام فقضى على ديانة العرب في الحاھلية وهي عبادة الأوثان ، فقطع بذلك الصلة بين حاضر العرب وماضيهم في الحياة العقلية . ومن الإسراف في القول أن نعلن أن الصلة انقطعت تمام الانقطاع ، أو نتصور أن المسلمين بعد جاهليتهم نسوا ماضيهم وتنكروا لحضارتهم السابقة . ومن الأشياء التي امتدت من الحاھلية إلى الإسلام طابع الشعر العربي ، فكان شعراً المسلمين يتّرسّمون خطى الحاھليين في أخيلتهم وطريقة قريضهم . أما النظر العقلي فأساسه القرآن والسنة النبوية المبينة له .

وقد وردت في القرآن مسائل قبلها المسلمين الأولون ولم ينعموا النظر فيها ، إنما آمنوا بها إيماناً . فلما نظر المسلمون نظراً عقلياً هادئاً ظهرت لهم بعض المتناقضات التي تحتاج إلى بيان ، وبرزت مسائل لابد من زيادة شرحها والتعقّل في تفصيلها . بعض هذه المسائل يتصل بصييم العقيدة الإسلامية ، مثل صفات الله . فقد جاء في القرآن أن الله سميع بصير . هل نفهم هذا القول على ظاهره وقد قال الله تعالى : « ليس كمثله شيء » فنجعل لله عيناً تبصر وأذناً تسمع . أم نزه الله على النحو الذي أراده تعالى ؟ إذن لا مناص لنا من تأويل الآيات التي تناقض بظواهرها لتنزيه الحالص .

هذه مسائل إسلامية خالصة يرجع التفكير فيها إلى القرآن نفسه وليس لها صلة بالتفكير الأجنبي ، ولو أنه من العسير التمييز بين ما للMuslimين من فكر وبين ما لغيرهم .

نقول من العسير لأن الإنسانية وحدة لا تتجزأ ، والعوامل التي تؤدي إلى يقظة العقل ، وبعثه على التفكير ، وإمداده بالم الموضوعات المختلفة التي ينصب عليها الفكر ، هي من العوامل التي شاعت بين الناس في العصر الذي ظهر في

الإسلام ، كما تشيّع هذه العوامل بين الناس في كل عصر ، فتشغل الأذهان ، وتنقل من مكان إلى مكان .

وموضوعات الفكر التي شغلت العقول في ذلك الزمان سادت الشرق والغرب على السواء ، أما الخلاف في طريقة معالجتها ، وهو على الجملة خلاف يرجع إلى تباين الأفراد والجماعات ، أما المسائل العامة فقد شاعت بينهم جميعاً ، وتلمسوا لها شتي الحلول .

والموضوع الذي شغل الفكر هو الإنسان ، وصلة الناس بعضهم ببعض ، والغاية التي يرى إليها الإنسان من الحياة ، ثم الشر الذي يصدر عنه ، وما عليه وما سبب دفعه للوصول إلى الخير ، ومَنْ خالق الإنسان وخالق أعماله ؟

هذا الموضوع الذي يتناول الإنسان من جوانب مختلفة متعددة ، صرف الأذهان عن النظر إلى الطبيعة والبحث فيها ، والعالم كما تعرف هو الطبيعة والإنسان ، أو الإنسان والطبيعة ، أو الإنسان الذي يعيش في عالم الطبيعة إذا شئت الجمع بين العالمين .

### المسيحية :

وفي الوقت الذي ظهر فيه الإسلام كانت الإمبراطورية الرومانية في شيخوختها المتدهمة .

ثم سقطت هذه الإمبراطورية ، وقيل في أسباب سقوطها الشيء الكثير ، ولكن أغلب المؤرخين يجمعون على أن الانهيار في الترف من أهم هذه الأسباب . ولما ظهرت المسيحية وجدت نفوساً مستعدة لقبول ما فيها من زهد وتسام عن المادة .

ولكن المسيحية لقيت معارضة قوية من الأباطرة ، وهم أصحاب السلطان الرسمي ، ومن الفلسفة اليونانية التي شاعت بين الناس وارتقت منزلتها إلى مرتبة الأديان .

فكانت مهمة المسيحية شاقة ، وهي الدفاع عن الدين ، ثم شرح العقيدة المسيحية للتغلب على الحضارات اليونانية والرومانية . ولم يُنكر المسيحية عقائد فحسب إنما هي عقائد وعبادات ، ويقوم رجال الكهنوت بمهمة الدفاع عن العقيدة وشرحها وتعليمها للناس بالوعظ والإرشاد .

فالقسيس قدوة لغيره ، ومثل حيٌ للفضيلة . ولهذا تطلعوا من رجال الدين أن يعيشوا معيشة خاصة خالصة في الأديرة ، وأن يتزروا بزى خاص ، لتنطبع فيهم السجايا المطلوبة على أشد ما تكون .

فانتشرت الأديرة في أنطاكية ورأس العين والرها وحران وغيرها من مدن الشام وفلسطين ومصر ، وانقطع الرهبان إلى العلم والعبادة ، فدرسوا الفلسفة اليونانية للرد عليها ، وترجموا كتب أرسطو وأفلاطون وأفلاطون والفيثاغوريين وغيرهم إلى السريانية .

ومن أشهر المترجمين الذين نقلوا الفلسفة من اليونانية إلى السريانية بروبوس ، وهو قسيس عاش بأنطاكية في القرن الخامس الميلادي ، وشرح كتب أرسطو المنطقية . ومنهم سرجيس الرأس عيني كان راهباً وطبيباً ، ففصل علم الإسكندرية وترجم الإلهيات والأخلاق والتصوف والطب والطبيعة والفلسفة . ومنهم يعقوب الراهاوى المتوفى سنة ٧٠٨ م الذى ترجم الإلهيات .

ولما انتصرت المسيحية في صراعها العنيف مع الوثنية ، وأصبحت الديانة الرسمية للدولة الرومانية ، كان العهد قد بعد بينها وبين العصر الأول للمسيح ، واختلف النصارى فيما بينهم على أصول العقائد ، وانقسموا فرقاً ، وتشيعوا نحلاً ، حتى أمر الإمبراطور قسطنطين بعقد مجمع نيقية عام ٣٢٥ م فأصدر المجتمعون قراراً أعلنا فيه ألوهية المسيح ، وأنه من جوهر الله ، وأنه قديم بقدمه . ثم تقرر في المجمع القسطنطيني الأول عام ٣٨١ م أن روح القدس ثلاثة أقانيم وثلاثة وجوه وثلاثة خواص وحدانية في تثليث ، وتثليث في وحدانية .

ثم افتقروا إلى ثلاثة فرق كبيرة : النسطورية ، والملكانية ، واليعقوبية .

النسطورية نسبة إلى نسطور بطريرك القسطنطينية الذى ذهب إلى أن يسوع المسيح لم يكن إلهًا بل هو إنسان مملوء من البركة والنعم ، ففصل بذلك في المسيح وهو على الأرض بين الطبيعتين الناسوتية واللاهوتية . ولم تعجب هذه المقالة بطارقة روما والإسكندرية ، وفُرِّ نسطور إلى الشرق ، وشاعت النسطورية في نصبين وال العراق والموصل والفرات والجزيره .

وأصبحت المكانية هي المذهب الرسمي للدولة بعد أن تقرر في مجمع خلبيكليونية ٤٥١ أن المسيح فيه طبيعتان لا طبيعة واحدة ، التقتا في المسيح ؛ وهما اللاهوت والناسوت ، وقالوا إن مريم العذراء ولدت إلهًا ربنا يسوع المسيح ؛ الذي هو مع أبيه في الطبيعة الإلهية ، ومع الناس في الطبيعة الإنسانية . أما المذهب اليعقوبي—وعليه مسيحيو مصر والحبشة والأرمن والسريان الأرثوذكس — فينهم يوحدون بين الطبيعتين ولا يفصلون بينهما ويعتقدون أن « الله ذات واحدة مثلاً للأقانيم ، أقنوم الأب ، وأقنوم الابن ، وأقنوم الروح القدس . وأن أقنوم الابن تجسد من الروح القدس ومن مريم العذراء ، فصبر هذا الحسد معه واحداً وحدة ذاتية جوهرية ، منزهة عن الاختلاط والامتزاج والاستحال ، بريئة من الانفصال . وبهذا صار الابن المتجسد طبيعة واحدة من طبيعتين ومشينة واحدة » .

وقد بلغ التعصب بأهل هذه المذاهب مبلغاً عظيماً وصل حد التعذيب والإيذاء . وقد لقي العيادة في مصر اضطهاداً شديداً من المكانين أصحاب مذهب القسطنطينية مما دعا الأقباط في مصر إلى الترحيب بالعرب تخلصاً من الاضطهاد ، وطلبأً للحرية في العقيدة .

هذا ما كان من شأن التيارات الفكرية المتعلقة بالدين التي ذاعت في آسيا الصغرى والشام وال العراق وفلسطين ومصر .

### المجموعة

أما ديانة الفرس القديمة فهي الثنوية ، أثبتوا أصلين اثنين مدبرين قد يقتسماً الخير والشر ، والنفع والضر ، والصلاح والفساد في العالم ، يسمون أحدهما النور والثاني الظلمة .

فهم يجعلون للعالم إلhin ، إله الخير وإله الشر .

ثم اختلفت المحبون إلى مذاهب تدور حول الأصل في امتزاج الخير بالشر ، والصراع بينهما ، وكيف ينتصر الخير ، فجعلوا الامتزاج مبدأ ، والخلاص معاداً . وزعم بعضهم أن الأصلين قد يمان أرليان ، وزعم البعض الآخر أن النور هو الأرلى والظلمة محدثة ، وانختلفوا في سبب حدوثها . ثم ظهرت المانوية وهو

أصحاب مانى بن فاتك الذى اتخذ ديناً وسطاً بين المحسنة والنصرانية ، وزعم أن العالم مركب من أصلين قد يملا : نور وظلمة ، وقال بعض المانوية إن النور والظلمة امتزجا بالجحش والاتفاق ، لا بالقصد والاختيار .

ثم ظهرت المزدكية نسبة إلى مزدك في عصر كسرى أنس وشوان الذى أمر بقتله لأنه أحل النساء ، وأباح الأموال ، وجعل الناس شركة فيها كاشروا كهم في الماء والنار والكلا ، ولأنها السبب فيما يقع بين الناس من بغض ومخالفة وقتل .

### الصابة :

وانتشر القول بالصابة ، وهم عبادة الكواكب ، في شمال العراق . ومنذهب هؤلاء في أول أمرهم أن للعالم صانعاً فاطراً حكيمًا مقدساً عن سمات الحدثان . والواجب علينا معرفة العجز عن الوصول إلى جلاله ، وإنما يتقرب إليه بالمتوسطات المقربين لديه ، وهم الروحانيون المقدسون جوهرًا وفعلاً وحالة .

أما الجوهر فهم المقدسون عن المواد الجسمانية ، فطروا على التقديس والتبسيط ، لا يعصون الله ما أمرهم . فتحن تقرب إليهم ، وتنوكل عليهم ، فهم آربابنا وآهتنا ووسائلنا ونفعاؤنا عند الله ، وهو رب الأرباب وإله الآلهة .

أما عن الفعل فقالوا : إن الروحانيات هم الأسباب المتوسطون في الاتخراج والإيجاد وتصريف الأمور من حال إلى حال ، وتنويمه المخلوقات من مبدأ إلى كمال . يستمدون القوة من الحضرة الإلهية القدسية ، ويفيضون الفيض على الموجودات السفلية ، فنها مدبرات الكواكب السبع السيارة في أفلاتها ، وهي هيا كلها .

ولكل روحاني هيكل فلك . ونسبة الروحاني إلى ذلك الهيكل الذى اخترص به نسبة الروح إلى الحسد . فهو ربه ومدببه ، وكانوا يسمون الهياكل آرباباً .

ففعل الروحانيات تحريك الهياكل والأفلاك على قدر مخصوص ، ليحصل من حركاتها انفعالات في الطبائع والعناصر ، فيحصل من ذلك تركيبات وامتزاجات في المركبات .

ثم قد تكون التأثيرات كلية صادرة عن روحاني كلى ، وقد تكون جزئية صادرة عن روحاني جزئي . فع جنس المطر ملك ، ومع كل قطرة ملك .

فكانوا يتقربون إلى المهاكل تقرباً إلى الروحانيات، ويقتربون إلى الروحانيات تقرباً إلى البارى تعالى لاعتقادهم أن المهاكل أبدان الروحانيات.

ثم استخرجوا من عجائب الحيل المرتبة على عمل الكواكب ما كان يقضى منه العجب. وهذه الطلسات المذكورة في الكتب والسحر والكهانة والتنجيم والتعزيم والحواتم والصور كلها من علومهم.

يتقربون إلى الروحانيات بهياكلها، وهذه لها طلوع وأفول، وظهور بالليل وخفاء بالنهار، فنسبوا صوراً وتماثيل يعكفون عليها، ويتولون بها إلى المهاكل فتقر لهم إلى الروحانيات، فاتخذوا أصناماً أشخاصاً على مثال المهاكل السبعة، كل شخص في مقابلة هيكل.

### أ- هذه الآراء في المسلمين

الخلاصة أن العرب قبل الإسلام كانوا على الوثنية، وهذه العبادة قضى الإسلام عليها تماماً، وكان بعضهم يدين بالمسيحية أو المحبوبة أو الصابئة، وتفرقت المسيحية على وجه الخصوص إلى مذاهب مختلفة.

ولا ريب في أن الفكر الإسلامي قد تأثر إلى حد كبير بهذه الآراء التي كانت شائعة معروفة، كما أن كثيراً من الفرس تحولوا بعد الفتح إلى الإسلام فحملوا معهم عقائدهم وأراءهم وطريقة تفكيرهم ونظرهم إلى الحياة. وكذلك الحال في النصارى الذين دخلوا الإسلام.

لهذا كان من الواجب أن نضع تحت بصرنا هذه الألوان المختلفة من الثقافات، أو هذه التيارات الفكرية المتباينة لأنها تفاعلت مع الدين الجديد، واندمجت بعض عناصرها في كتابات المفكرين سواء عن قصد أم عن غير قصد. ولهذا قبل إن تفسير القرآن قد دس فيه كثير من الإسرائيليات.

ثم إن الفرس لم ينسوا مجدهم البائد، وظلوا يعملون سراً على استعادة سيادتهم، فتوسلوا إلى ذلك بالتشيع إلى فريق من المسلمين، هم أهل البيت، وزرعوا الدعوة السياسية بأفكار إسلامية صاغوها على هواهم لخدم أغراضهم، مما يجعل الفصل بين الحياة العقلية وبين الحياة السياسية أمراً عسيراً.

وقد فطن مؤرخو الفرق الإسلامية إلى هذه الحقيقة، ونعني بها تأثير

الإسلام بآراء المتقدمين من جهة ، وبالنزعات السياسية والاجتماعية من جهة أخرى . قال ابن حزم في الفصل (١) « والأصل في أكثر خروج هذه الطوائف ( يريد الخوارج والشيعة والمرجئة والمعزلة ) عن ديانة الإسلام أن الفرس كانوا من سعة الملك وعلو اليد على جميع الأمم ، وجلالة الخطر في أنفسهم ، حتى أنهم كانوا يسمون أنفسهم الأحرار والأنبياء ، وكانوا يدعون الناس عباداً لهم . فلما امتحنوا بزوال الدولة عنهم على أيدي العرب – وكانت العرب أقل الأمم عند الفرس خطراً – تعاظمهم الأمر ، وتضاعفت لديهم المصيبة ، ورموا كيد الإسلام بالمحاربة في أوقات شتى ... فرأوا أن كيده على الحيلة أنجع ، فأظهر قوم منهم الإسلام ، واستهلاوا محبة أهل بيته ، واستثناع ظلم على رضي الله عنه ، ثم سلکوا بهم مسالك شتى حتى أخرجوهم عن الإسلام ». .

وشبه النبي صلى الله عليه وسلم كل فرقة ضالة من هذه الأمة بأمة ضالة من الأمم السالفة ، فقال : القدرية محبوس هذه الأمة . وقال : المشبهة يهود هذه الأمة ، والرافضة نصاراها (٢) .

### المروءة الأولى ... الكفر والرياء :

يختلف مؤرخو الفرق في بيان أول خلاف ظهر بين المسلمين ، ويرى أبو المظفر الإسفرايني صاحب كتاب « التبصير في الدين وتمييز الفرق الناجية عن الفرق الحالكين » (٣) أن أول خلاف ظهر بينهم في وفاة الرسول حتى قام قوم وقالوا : إنه لم يميت ولكنه رفع كما رفع عيسى بن مريم . وحسم أبو بكر ذلك الخلاف كما هو معروف في التاريخ .

والخلاف الثاني في موضع دفنه ، قال قوم : إنه يدفن بمكة لأنها مولده ، وبها قبره ، وبها مشاعر الحج ، وبها نزل الوحي ، وبها قبر جده إسماعيل عليه السلام . وقال آخرون : إنه ينقل إلى بيت المقدس فإن به تربة الأنبياء

(١) ص ٩١ — المجزء الثاني — الفصل لابن حزم .

(٢) الملل والحل للشهر ستانى ج ١ ص ٢١ — على هامش الفصل

(٣) مطبعة الآثار — الطبعة الأولى — ص ١٢

ومشاهدهم . وقال أهل المدينة إنه يدفن في المدينة لأنها موضع هجرته ، وأهلها  
أهل نصرته .

والثالث اختلافهم في الإمامة ، فقالت الأنصار : منا إمام ومنكم إمام ،  
وانتهى بخلافة أبي بكر .

ويرى أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري صاحب « مقالات الإسلاميين  
واختلاف المسلمين »<sup>(١)</sup> إن : « أول ما حدث من الاختلاف بين المسلمين بعد نبئهم  
اختلافهم في الإمامة ولم يحدث خلاف غيره في حياة أبي بكر وأيام عمر إلى أن  
ولى عثمان ، وأنكر قوم عليه في آخر أيامه أفعالاً كانوا فيها نعموا عليه من ذلك  
مخطئين ... ثم قتل رضوان الله عليه وكانوا في قتلته مختلفين » ، ثم يمضى الأشعري  
فيذكر الخلاف على خلافة علي ، ثم الخلاف في أيامه في أمر طلحة والزبير ،  
والخلاف بينه وبين معاوية ، والقتال بينهما في صفين ، واستعانته معاوية برأس  
عمرو بن العاص الذي أشار بالتحكيم ، وانقسم أصحاب علي « فيما بينهم ، وكفه  
بعضهم لأنه قبل التحكيم فسموا خوارج .

ويذهب المؤرخون مذهبآ آخر في تعليل مقتل عثمان ، ونضرب مثلاً بذلك  
ما ذكره صاحب الفخرى في الآداب السلطانية والدول الإسلامية في سبب مقتل  
عثمان « إن ناساً من المسلمين نعموا عليه تجاوزه لطريقة صاحبيه أبي بكر وعمر  
من التقلل والكف عن أموال المسلمين ... إلى أن قال : فاجتمع ناس من أهل  
الأمصار على حربه فجاء أهل مصر ، وناس من كل صقع ، وعزموا على قتله »<sup>(٢)</sup> .

وأغلب كتب الفرق تجري على هذا النحو من سرد هذه الأحداث التاريخية  
التي تنتهي بقتل علي ، ثم تفصل الكلام على الشيعة والخوارج وما إلى ذلك .

والمفهوم من كلام الإسفرايني أنه يجعل مبدأ التفرق منذ مقتل عثمان ،  
لأن « الخلاف لا يكون خطراً إلا إذا كان في أصول الدين ، ولم يكن اختلاف  
بينهم في ذلك ، بل كان اختلاف من مختلف في فروع الدين مثل الفرائض ،  
فلم يقع خلاف يوجب التفسيق والتبرى .

(١) استانبول — مطبعة الدولة ١٩٢٩ الجزء الأول ص ٢ و ٣

(٢) ص ٨٩ مطبعة الموسوعات سنة ١٣١٧ هـ .

هكذا جرى الأمر على السداد أيام أبي بكر وعمر ، وصدرًا من زمن عثمان .  
ثم اختلف في أمر عثمان ، وخرج عليه قوم منهم ، فكان من أمره ما كان «<sup>(١)</sup> ».  
ونحب أن نقف قليلاً عند هذا الكلام الذي يتبنته أبو المظفر ، ففيه نظر :  
ذلك أنه بعد الخلاف على الفرائض من فروع الدين ، بينما رأى أبو بكر وجوب  
حرب المرتدين الذين حاولوا تعديل الفرائض . وعندنا أن التفرقة بين أصول الدين  
وفروعه تفرقة اعتبارية لم تظهر إلا بعد استقرار الفقه في القرن الثاني . ونحن الآن  
في القرن الأول من الهجرة ، لا نعرف شيئاً من هذه الاصطلاحات الفقهية  
والأصولية . وإنما الذي يعنينا أن نسجله هو المشاهد الملحوظ من أن الإسلام  
دين حديث ، كان همه الأكبر محاربة الوثنية وأهل الشرك ، وقد نجح في ذلك  
نجاحاً عظيماً حتى دخل الناس في دين الله أفواجاً . ولكن فريقاً من العرب بعد  
موت النبي حاولوا تعديل بعض أركان الإسلام ، فساهم أبو بكر المرتد ،  
وأوجب حربهم لأنهم كفاراً ، حتى قضى على تلك الفتنة ، وعاد العرب  
إلى حظيرة الإسلام .

وشاع بعد ذلك القول في المؤمن والكافر . وقد كان ذلك البحث جيداً يأخذ  
على الناس تفكيرهم وقلوبهم وعقائدهم مما يدفع بهم إلى الحرب والجهاد في سبيل  
ما يعتقدون .

وأول مقالة في هذا الصدد بعد الردة تكثير عثمان ، لأنهم أخذوا عليه  
مسائل دعت في نظرهم إلى الثورة والخروج عليه وقتله . والمقالة الثانية هي الخروج  
على على معاوية ، وبصطلح التاريخ على تسمية أصحابها بالخوارج .

والخلاصة أنه بعد موت النبي ظهرت موجتان قويتان هم الأولى بالكفر  
والإيمان ، والثانية تتجه نحو الإمامة . ونشأت عن الموجة الأولى فرق الخوارج ،  
وعن الثانية فرق الشيعة .

وكثير من كتب الفرق الإسلامية يقدمون القول في الشيعة على الخوارج .  
ونحن نرى غير رأيهم لأسباب : منها أن القول بالإمامية الأغلب فيه

---

(١) التبصير من ١٣ .

السياسة ، والآراء العقلية التي يقول بها الشيعة تخدم القول بالإمامية وهو قول سياسي قطعاً . ومنها أن القول بالكفر والإيمان كان أسبق في الزمان من القول بالإمامية . والقرآن زاخر بالآيات التي تصف الكفار والمنافقين والمؤمنين . وفي صدر سورة البقرة تفصيل لذلك الوصف . هذا إلى أن الشيعة لهم رأى في الكفر والإيمان لا ينفصل عن رأيهم في الإمامة .

هذا رأينا أن نجعل الموجة الأولى في الكفر والإيمان ، وأن نجعل الثانية في التشيع . وأجمعت الخوارج على إكفار على بن أبي طالب أن حكم . وهم مختلفون هل كفره شرك أم لا ، وأجمعوا على أن كل كبيرة كفر إلا (النجدات) <sup>(١)</sup> فإنهما لا يقول ذلك ، وأجمعوا على أن الله يعذب أصحاب الكبائر عذاباً دائمًا إلا النجدات <sup>(٢)</sup> وجاء في كتاب التبصير في الدين ما نصه :

« أعلم أن الخوارج عشرون فرقة ، وكلهم متفقون على أمرين لا مزيد عليهما في الكفر والبدعة : أحدهما أن علياً وعثمان ، وأصحاب الحمل ، والحكام ، وكل من رضي بالحكام كفروا كلهم . والثاني أنهم يزعمون أن كل من أذنب ذنبًا من أمة محمد فهو كافر ويكون في النار خالدًا مخلداً ، إلا النجدات منهم فإنهما قالوا : إن الفاسق كافر على معنى أنه كافر نعمة ربه » <sup>(٣)</sup> .

وأول فرق الخوارج « المحكمة الأولى » . سموا كذلك لأنهم رفضوا التحكيم بين على ومعاوية وقالوا « لا حكم إلا الله » . وقد استمع جماعة من كانوا مع على إلى هذا الكلام ، واستقرت في قلوبهم تلك الشبهة ، وخرجوا إلى حروراء ، وكانوا اثنى عشر ألف رجل من المقاتلة ، فتوجه على إليهم في جيش وقال لهم : ياقوم : ماذا نقسم مني حتى فارقتموني لأجله ؟ قالوا : قاتلنا بين يديك يوم الحمل ، وهزمنا أصحاب الحمل ، فأباحت لنا أموالهم ، ولم تبع لنا نساءهم وذرارتهم ، وكيف تحمل مال قوم وتحرم نساءهم وذرارتهم . وقد كان ينبغي أن تحرم الأمرين أو تبيحهما لنا . فاعتذر على <sup>٢</sup> بأن قال : أما أموالهم فقد أباحتها لكم بدلًا عما أغروا عليه من

(١) أصحاب نجدة بنى عامر المخني من البهائم وهو أحد الخوارج

(٢) مقالات الإسلاميين ص ٨٦ .

(٣) التبصير ص ٢٦ .

مال بيت المال الذى كان بالبصرة قبل أن وصلت إليهم ، ولم يكن لنسائهم وذرارتهم ذنب ، فإنهم لم يقاتلوا ، وكان حكمهم حكم المسلمين ومن لم يحكم عليه بالكفر من النساء والولدان لم يجز سببهم واسترقاقهم . وبعده لو أبحت لكم نساءهم ، منْ كأن منكم يأخذ عائشة في قسمة نفسه ؟ ثم حاجوه في أمور أخرى فاقتنع منهم فريق ، وأصر فريق على القتال ، ونشبت الحرب بينهما .

قال أبو المظفر : هذه قصة المحكمة الأولى . وهم يكفرون بتکفیرهم علياً وعثمان وتکفیرهم فساق أهل الملة . وبقيت الخوارج على مذهب المحكمة الأولى إلى أن ظهرت فتنة الأزارقة <sup>(١)</sup> . وهم أتباع نافع بن الأزرق ، ولهن مقالات فارقوا بها المحكمة الأولى وسائل الخوارج : منها أنهم يقولون إن من خالفهم من هذه الأمة فهو مشرك . والمحكمة كانوا يقولون إن مخالفهم كافر ، ولا يسمونه مشركاً . وما اختصوا به أيضاً أنهم يسمون من لم يهاجر إلى ديارهم من مواقفهم مشركاً ، وإن كان مواقعاً لهم في مذهبهم ، ويزعمون أن أطفال مخالفتهم مشركون وأنهم يخلدون في النار .

قال أبو الفرج صاحب الأغاني « إن نافع بن الأزرق لما تفرق آراء الخوارج ومذاهبيهم في أصول مقالتهم أقام بسوق الأهواز وأعمالها لا يعرض الناس ، وقد كان متشككاً في ذلك . فقالت له امرأته : إن كنت كفرت بعد إيمانك وشككت فيه ، فدع نحلكت ودعوتكم ؛ وإن كنت قد خرحت من الكفر والإيمان فاقتل الكفار حيث لقيتهم ، وأنثخن في النساء والصبيان . فقبل قوله ، واستعرض الناس وبسط سيفه ، فقتل الرجال والنساء والولدان وجعل يقول : إن هؤلاء إذا كبروا كانوا مثل آباءهم . وإذا وطئ بلداً فعل مثل هذا به ، إلى أن يجيئه أهله جميعاً ويدخلوا ملته ، فيرفع السيف ويضع الجبابة فيجي الخراج . فعزم أمره واشتدت شوكته ، وفشا عماله في السواد » <sup>(٢)</sup> .

وقد غالب الأزارقة على بلاد الأهواز وفارس وكرمان في أيام عبد الله بن الزبير فأرسل عامله بالبصرة لقتاله ، فقتلهم الخوارج ، ثم جعل قتالهم إلى المهلب بن

١ التبصیر ص ٢٦ ، ٢٧ ، ٢٨ .

(٢) الأغانى الجزء السادس طبعة دار الكتب المصرية ص ١٤٢ .

أبى صفرة . واستمرت فتنهم إلى زمان عبد الملك بن مروان إلى أن طهر جند  
المجاج جميع الأزارقة .

قال الإسفرايني « إن أهل السنة مجتمعون فيما بينهم لا يكفر بعضهم بعضاً ،  
وليس بينهم خلاف يوجب التبرى والتکفير . فهم إذن أهل الجماعة قائمون بالحق  
والله تعالى يحفظ الحق وأهله كما قال تعالى « إنا نحن نزلنا الذكر وإنما له الحافظون »  
قال المفسرون : أراد به الحفظ عن النناقض ، وما من فريق من المخالفين إلا  
وفيهما بينهم تکفير وتبير ، يکفر بعضهم بعضاً ، كما ذكرنا عن الخوارج والرافض  
والقدريه ، حتى اجتمع سبعة منهم في مجلس واحد فاقرروا على تکفیر بعضهم  
بعضاً » (١) .

وقال الأشعري في حکایة حملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة « لا يکفرون  
أحداً من أهل القبلة بذنب يرتكبه كنحو الزنا والسرقة وما أشبه ذلك من الكبائر .  
وهم بما معهم من الإيمان مؤمنون وإن ارتكبوا الكبائر » (٢) .

### الموجة الثانية ... الشیعیه والشیعیم :

قلنا إن الموجة الأولى التي ظهرت في الإسلام هي الكفر والإيمان ، وإن  
هذه الموجة ترجع إلى موت النبي ، ظهرت في المرتدين ، ثم نامت إلى أن  
ظهرت في عهد عثمان ، وقتلته كانوا يعدونه في نظرهم كافراً ، ثم تجددت في خلافة  
على ، ظهر الخوارج يکفرون عليه ، وظهر الشیعیه يکفرون كل من لا يقول  
بإمامه على .

وظهرت في خلافة على مقالة قوم في غایة الشناعة ، كانت طعنة موجهة  
إلى صميم العقائد الإسلامية . وقد ظهر كثیر من هذه الموجات في أنواع مختلفة  
في شتى العصور الإسلامية . وكان الشغل الشاغل لأهل السنة من المسلمين أن  
يدفعوا عن الإسلام ما يوجه إليه من سهام ، ويبينوا صحة عقائده ، ويفندوا مزاعم  
هؤلاء الأدعياء في الإسلام ، ويزيفوا أباطيلهم .

(١) التبصیر من ١١٥

(٢) مقالات الاسلاميين — الجزء الأول من ٢٩٣

ومن الطبيعي أن يظهر قوم بل أقوام بطبعون على الإسلام باعتبار أنه دين جديد ، فسيق أن رأينا أن العرب ارتدوا عن الإسلام ، وظهر فيهم من يدعى النبوة كمسلمة الكذاب . والسر الأول في الردة ، كما قلنا ، هو أن الإسلام كان حديث عهد لم يتمكن من التفوس ، ولم تطبع عليه القلوب ، وفي النفس حنين فطري إلى ما تعودته ونشأت عليه الأجيال المتعاقبة . لهذا لم يكن من الغريب أن تحدث الردة ، وهي التي قضى عليها أبو بكر بخزمه وشدته ، فعاد العرب إلى حظيرة الإسلام ، ونسوا عبادة الأصنام .

ولكن حرية البحث في الإسلام وإباحة الاجتهد في الدين أثارت لبعض أهل العقول الضعيفة أن يتكلموا في العقائد ويتأنوا النصوص الحكمة ، إما لتفق وما كانوا عليه من مذاهب عز عليهم تركها ، وإما لتوئي إلى إفساد المعتقدات الإسلامية كي يضمحل الإسلام ، وتدول دولته التي أذلهم ، فنشأت مقالات الزنادقة ، والغلاة ، والإباгинن مما سيمبر بك سخفها .

قال الرازي : « وكان بداء ظهور التشبيه في الإسلام من الروافض ، مثل بيان بن سمعان الذي كان يثبت لله تعالى الأعضاء والجوارح ، وهشام بن الحكم ، وهشام بن سالم الجواليفي ، وهو لاء رؤساء علماء الروافض . ثم ثافت في ذلك المحدثون من لم يكن لهم نصيب من علم المنقولات » (١) .

ذكر الشعبي (٢) أن عبد الله بن سبأ كان في الأصل يهودياً من أهل الحيرة ، فأظهر الإسلام . وأراد أن يكون له عند أهل الكوفة سوق ورياسة ، فذكر لهم أنه وجد في التوراة « أن لكل نبي وصيماً ، وأن علياً وصي محمد صلى الله عليه وسلم .. وأنه خير الأوصياء ، كما أن حمداً خير الأنبياء ». فلما سمع ذلك منه أنصار على قالوا له « إنه من محبيك ». فرفع على قدره وأجلسه تحت درجة منبره ؛ ثم بلغه عنه غلوة فيه ، ففهم بقتله ، فنهاه ابن عباس عن ذلك وقال له « إن قتله اختلف عليك أصحابك . وأنت عازم على العود إلى قتال الشام وتحتاج إلى مداراة

(١) اعتقادات فرق المسلمين والمشركون للإمام نفر الدين الرازي من ٦٣ و ٦٤

(٢) عن مختصر الفرق بين الفرق للرسعى من ١٤٣ ، والفرق بين الفرق للبغدادي من ١٩٤٤

أصحابك» . فلما خشي من قتله الفتنة أكتفى ب匪ه إلى المداين ، فافتئن به رعاع الناس بعد قتل علىـ .

وذهب عبد القاهر بن طاهر أبو منصور البغدادي إلى أن علياً عليه السلام خاف اختلاف أصحابه عليه ، يزيد عبد الله بن سباء ، ورأى المصلحة في نفي من نفي منهم . فنفي ابن سباء إلى سباط المداين . فلما قُتِلَ علىـ ، زعم ابن سباء أن المقتول لم يكن عليـ ، وإنما كان شيطاناً تصور للناس في صورة عليـ ، وأن عليـ صعد إلى السماء كما صعد إليها عيسى بن مريم عليه السلام .

من هاتين الروايتين تتصبح لنا الحقائق الآتية : وهى أن أصل القول بالتشبيه والتجمیم عن عبد الله بن سباء ، وأن عليـ فطن إلى خطورة مقالتهم ، لأنهم غلوا في علىـ بن أبي طالب ، وزعموا أنه نبـى ، ثم زعموا أنه الإله<sup>(١)</sup> ، فأمر علىـ بإحراق قوم منهم في حفرتين ، ونفي من نفي منهم .

قال صاحب مختصر الفرق بين الفرق : وأول ما صدر من التشبيه من أصناف الروافض الغلاة ، فنهم السبائية الذين سموا عليـ إلهاً ، ولما أحرق علىـ قوماً منهم قالوا له : الآن علمـنا أنـك إله ، لأنـ النار لا يعذـب بها إلا الله<sup>(٢)</sup> .

ونسبة السبائية إلى الروافض فيها نظر ، لأنـ الروافض ظهـروا في زمن زيد ابن علىـ بن الحسين ، قال الرازـى : إنـما سموا بالـروافض لأنـ زيد بن الحسين ابن علىـ بن أبي طالب خـرج علىـ هشـام بن عبدـالـلـهـ فـطـعـنـ عـسـكـرـهـ فـنـعـهـمـ مـنـ ذـلـكـ ، فـرـفـصـوـهـ وـلـمـ يـبـقـ مـعـهـ إـلـاـ مـائـاـنـ فـارـسـ ، فـقـالـ لـهـمـ – أـىـ زـيدـ ابنـ عـلـىـ – رـفـضـتـمـوـ ؟ـ قـالـواـ :ـ نـعـمـ .ـ فـبـىـ عـلـيـمـ هـذـاـ الـاسـمـ<sup>(٣)</sup> .

أما صاحب مـقـالـاتـ الإـسـلـامـيـنـ فـيـجـعـلـ السـبـائـيـهـ ضـمـنـ «ـ الـغـالـيـةـ»ـ أوـ الـغـلاـةـ وـهـمـ الـذـيـنـ غـلـوـاـ فـيـ عـلـىـ غـلـوـاـ عـظـيـمـاـ .

وقد جـعـلـ الـبـغـدـادـيـ هـذـهـ الفـرـقـ دـاـخـلـةـ فـيـ «ـ الـفـرـقـ الـتـىـ اـنـتـسـبـ إـلـىـ إـلـاسـلـامـ وـلـيـسـ مـنـهـ»ـ ثـمـ قـالـ :ـ «ـ وـأـوـلـ ظـهـورـ التـشـبـيـهـ صـادـرـ عـنـ أـصـنـافـ مـنـ الـرـوـافـضـ

(١) عن مختصر الفرق بين هـرـقـ للـرسـنـىـ مـنـ ١٤٢

(٢) مـنـ ١٣٣

(٣) المـقـادـاتـ فـرـقـ الـمـلـمـيـنـ وـالـمـشـرـكـيـنـ لـالـراـزـىـ مـنـ ٥٢

الغلاة . ففهم السبائية الذين سموا علياً إلهًا ، وشبهوه بذات الله . ولما أحرق قوماً منهم قالوا له : الآن علمنا أنك إله ، لأن النار لا يعذب بها إلا الله . ومنهم البشارة أتباع بيان بن سمعان الذي زعم أن معبوده إنسان من نور على صورة إنسان «<sup>(١)</sup>

قال الرسوني « قال عبد القاهر صاحب الكتاب : كيف يكون من فرق الإسلام قوم يزعمون أن علياً كان إلهًا ؟ وإن جاز إدخال هولاء في الإسلام جاز إدخال عبادة الأصنام في الإسلام والذين عبدوا فرعون أيضاً . وقلنا للسبائية : إن كان المقتول شيطاناً تصور للناس في صورة على ، فلم لعنتم ابن ملجم ؟ وهلا مدحتموه لكونه قتل شيطاناً ؟ وقلنا لهم : كيف تصح دعواكم أن الرعد صوت على ، والبرق سوطه ، وقد كان صوت الرعد مسموعاً والبرق موجوداً قبله وقبل زمان الإسلام ؟ » «<sup>(٢)</sup>

على أن الدسيسة التي دسها عبد الله بن سبأ على الإسلام من قوله بأن علياً لم يقتل بل رفع إلى السماء ، وما ذكره بعض أتباعه من أن علياً هو الإله ، استمرت بعد مقتل علي ، وظلت قائمة طوال دولة بنى أمية ، وظهرت فرق من الروافض لها قول في التشبيه والتجسيم ، لا يقبله عقل سليم .

قال أصحاب هشام بن الحكم الراضي «<sup>(٣)</sup> إن معبودهم جسم وله نهاية وحد ، طويل عريض عميق ، طوله مثل عرضه ، وعرضه مثل عمقه ، لا يرى بعضه على بعض . ولم يعينوا طولاً غير الطويل . وإنما قالوا طوله مثل عرضه على المجاز دون التحقيق .

وزعموا أنه نور ساطع كالسيكة الصافية تتلألأ كاللؤلؤة المستديرة من جميع جوانبها . ذولون وطعم ، ورائحة وبخس ، لونه هو طعمه ، وطعمه هو رائحته ، ورائحته هي محسنه ، وهو نفسه لون . ولم يعينوا لوناً ولا طعمًا غيره . وزعموا أنه هو اللون وهو الطعام . وأنه كان في لا مكان ، ثم حدث المكان بأن تحرك الباري فحدث المكان بحركته فكان فيه . وزعموا أن المكان هو العرش .

(١) الفرق بين الفرق من ١٣٢

(٢) المختصر من ١٤٤

(٣) مقالات المسلمين ج ١ ص ٣١ - ٤٥

وذكر هشام أنه قال في ربه في عام واحد خمسة أقاويل : زعم مرة أنه كالبلورة ، وزعم مرة أنه كالسيبكة ، وزعم مرة أنه غير صورة ، وزعم مرة أنه بشير نفسه سبعة أشبار . ثم رجع عن ذلك وقال هو جسم لا كال أجسام .

والفرقة الثانية من الروافض يزعمون أن ربهم ليس بصورة ولا كال أجسام ، وإنما يذهبون في قولهم إنه جسم إلى أنه موجود ، ولا يثبتون البارئ ذا أجزاء موتلفة وأبعاض متلاصقة . ويزعمون أن الله على العرش مستو بلا ماسة ولا كيف .

والفرقة الثالثة يزعمون أن ربهم على صورة الإنسان وينعنون أن يكون جسما .

ويزعم أصحاب هشام بن سالم الجوالبي أن ربهم على صورة الإنسان ، وينكرون أن يكون لحمًا ودمًا . ويقولون هو نور ساطع يتلألأ بياضًا . وأنه ذو حواس كحواس الإنسان ، له يد ورجل وأنف وأذن وعين وفم .

ويزعم أصحاب الفرقة الخامسة أن رب العالمين ضياء خالص ونور بخت ، وهو كالمصباح الذي من حيثما جئته يلقاءك بأمر واحد .

فهذه المقالات الخطيرة في التشبيه دفعت فريقاً من المسلمين هم المعتزلة إلى أن ينهضوا للدفاع عن العقيدة الإسلامية وتنزيه البارئ عن الجسمية والتشبيه . حتى لقد أتتهم المعتزلة شيخ أهل السنة بأنهم من المشبهة .

قال الرازي يدافع عن أهل السنة : « اعلم أن جماعة من المعتزلة ينسبون التشبيه إلى الإمام أحمد بن حنبل ، وإسحق بن راهويه ، وبيحيى بن معين . وهذا خطأ ؛ فأنهم منزهون في اعتقادهم عن التشبيه والتعطيل ؛ لكنهم كانوا لا يتكلمون في المتشبهات بل كانوا يقولون : آمنا وصدقنا ، مع أنهم كانوا يجزمون بأن الله تعالى لا شبيه له وليس كمثله شيء ». ومعلوم أن هذا الاعتقاد بعيد جداً عن التشبيه .

### الموجة الثالثة ... القسم الرابع :

قلنا إن الموجة الأولى هي موجة الكفر والإيمان لأنها أول هذه الموجات وأقواها ، وأن ما تبعها من مقالات فهو كالراوافد لذلك التيار القوى الذي يسيطر على العقول ، مما جعل المسلمين يكفر بعضهم بعضاً . على أن الجمهور اتبع سبيل الاعتدال وآثر عدم الخوض في تلك المقالات الخطيرة ، وهو لاء هم أهل

السنة ، على حين كانت الفرق المختلفة تمثل طوائف المتصوفين وأهل اليسار بلغة أهل السياسة .

وإن صحت رواية عبد الله بن سبأ ، إذ يشك بعض المؤرخين في وجوده إطلاقاً ، فإنه ومن لف لفه من الغلاة كانوا قوماً اخْتَلُوا من القول بإمامية علي ونسله سبيلاً إلى الطعن في العقيدة الإسلامية . وهذا السبب جعل مؤرخو الفرق الشيعة ثلاثة أصناف : الغالية ، والرافضة ، والزيدية<sup>(١)</sup> .

ولم يذكر الفخر الرازي في كتاب اعتقدات فرق المسلمين والمرجعية فرق الشيعة ، ولكنه تكلم على الروافض ، ثم الغلاة ثم الكيسانية ، ثم فرق المشبهة .

أما الإسفرايني في « التبصير في الدين وعيز الفرقة الناجية عن الفرق المالكين » فقد ذكرهم تحت عنوان تفصيل مقالات الروافض وبيان فضائحهم : والروافض يجمعهم ثلاث فرق الزيدية والإمامية والكيسانية<sup>(٢)</sup> . ثم علق الأستاذ الكوثري في هامش الكتاب بأن « الصواب إبدال لفظ الروافض بالشيعة ، لأن تحت هذا العنوان فرقاً لا صلة لهم بالروافض أصلاً » .

ونحن لا نميل إلى جمع هذه الفرق تحت اسم الشيعة كما فعل الأشعري والشهرستاني ، وكما تابعهم الأستاذ الكوثري ، بل نتفق مع الرازي وأبن المظفر الإسفايني في تسمية كل فرقة باسمها دون أن نجدهم كلهم تحت لفظ الشيعة . وهذا يقودنا إلى البحث في أصل هذه التسمية ، ومنى أطلقـت .

قال ابن خلدون في المقدمة « الشيعة لغة هم الصحابة والأتباع . ويطلقـ في عـرفـ الفـقهـاءـ منـ الـخـلـفـ وـالـسـلـفـ عـلـىـ أـتـبـاعـ عـلـىـ وـبـنـيهـ رـضـىـ اللـهـ عـنـهـمـ » قال : ومذهبـهمـ المتفقـ عـلـيـهـ عـنـهـمـ أـنـ الإـمـامـ لـيـسـ مـنـ الـمـالـحـ الـعـامـةـ الـتـىـ تـفـوـضـ إـلـىـ نـظـرـ الـأـمـةـ ، بلـ يـحـبـ تـعـيـنـ الـإـمـامـ ، وـأـنـ عـاـيـاـ هـوـ الـذـيـ عـيـنـهـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ » .

قال المقرئي<sup>(٣)</sup> « فأسباب الخلاف معروفة ، وما يدعى كل جيل معلوم ،

(١) مقالات الإسلاميين للأشعري ج ١ من ٠

(٢) التبصير في الدين ص ١٥٠ وما بعدها .

(٣) الزراع والتناقض فيما بين أئمـةـ وـبـنـيهـ هـاشـمـ للـمـقـرـئـيـ .

ولى كل ذلك قد ذهب الناس ، ففهم من ادعاهما لعلى بن أبي طالب بجتماع القرابة والسابقة والوصية بزعمهم ، فإن كان الأمر كذلك فليس لبني أمية في شيء من ذلك دعوى عند أحد من أهل القبلة ». والمولف هنا يدافع عن العباسين ويهاجم الأمويين ، فوصف الخلافة بأنها «وصية» ، وأنها بزعمهم .

ذلك أن الراجح أن النبي لم ينص على خلافة على بن أبي طالب ، وبنويع أبو بكر وعمر وعثمان ، على ما هو معروف في التاريخ . ثم أصبح على رابع الخلفاء الراشدين ، ونازعه معاوية ، وقتل الخوارج علياً ، وبائع الناس الحسن ثم تنازل عن الخلافة لمعاوية ، ولما مات معاوية وتولى ابنه يزيد خرج عليه الحسين في المدينة ، وعبد الله بن الزبير في مكة ، ثم توجه الحسين إلى العراق بعد أن راسل أهله ، ولكنه قتل في كربلاء .

والموكد أنه لم تكن هناك شيعة لعلى في أيام أبي بكر وعمر وعثمان . ويشك المؤرخون فيها نسب إلى عبد الله بن سبأ في زمن على . وتنازل الحسن برضاه ، وقبل المسلمين ذلك ، وتخلى أهل العراق عن الحسين ، ولم تكن لهم مقالة في الإمامة وما يتبعها .

ونحن نعتقد أن أول تشيع صحيح من جهة المذهب ، وأساسه القول بإمامامة أهل البيت ، إنما جاء بعد مقتل الحسين ، لشعور أهل العراق بالندم لما فعلوه ، وتأيد العناصر غير العربية ، على الأخص الفرس ، للقائلين بالتشيع رغبة منهم في هدم الدولة الأموية ، والوصول إلى السلطان .

قال صاحب الفخرى وهو من يميل إلى الشيعة « ثم ظهر في تلك الأيام (يريد في خلافة مروان بن الحكم) الختار بن عبيد الثقفي ، وكان رجلاً شريفاً في نفسه ، على الهمة ، كريماً ، فدعا إلى محمد بن على بن أبي طالب وهو المعروف بابن الحنفية . ثم إن الختار قويت شوكته فقتلت بقتلة الحسين ... ثم إن عبد الله بن الزبير أرسل أخاه مصعباً وكان شجاعاً إلى الختار فقتله »<sup>(1)</sup> .

« والختار الذي خرج وطلب بدم الحسين بن على ، ودعا إلى محمد بن الحنفية كان يقال له كيسان ، ويقال إنه مولى لعلى بن أبي طالب »<sup>(2)</sup> .

(1) الفخرى في الآداب السلطانية لابن الطقلى — مطبعة الموسوعات بمصر ص ١٠٩ — ١١٠

(2) مقالات الإسلاميين ج ١ ص ١٦

قال الشهريستاني « الكيسانية » : أصحاب كيسان مولى أمير المؤمنين على عليه السلام ، وقيل تلميذ للسيد محمد بن الحنفية ، يعتقدون فيه اعتقاداً بالغاً من إحياطه بالعلوم كلها ، واقتباسه من السيدين الأسرار بحملتها من علم التأويل الباطن ، وعلم الآفاق والأنفس » .

ثم ذكر الشهريستاني عقب ذلك فرقة « المختارية » : أصحاب المختار بن أبي عبيد كان خارجياً ، ثم صار زبيرياً ، ثم صار شيعياً وكيسانياً . قال بامامة محمد بن الحنفية بعد أمير المؤمنين على رضي الله عنهما ، لا بل بعد الحسن والحسين ، وكان يدعو الناس إليه ، ويظهر أنه من رجاله ودعاته ، ويدرك علوماً مزخرفة ينوطها به » (١) والراجح أن المختار هو كيسان ، وأن الكيسانية اسم الفرقة التي ساقت الإمامة إلى محمد بن الحنفية ، وأول من دعا إلى ذلك المختار وذهب بعده آخرون .

قال الإسفرايني « وأما الكيسانية فهم أتباع مختار بن أبي عبيد الثقفي الذي قام يطلب ثأر الحسين بن علي بن أبي طالب ، وكان يقتل من يظفر به من كان قاتله بكرباء . وهو لاء الكيسانية فرق يجمعهم القول بنوعين من البدعة . أحدهما : تحويلي البداء على الله تعالى ، أى أنه قد يرى رأياً ثم يلدو له غيره فيرجع عن الرأي الأول . الثاني : قوله بامامة محمد بن الحنفية .

« ولما وقف محمد بن الحنفية على دعوة المختار تبرأ منه حين وصل إليه أنه من دعاته ورجاله ، وتبرأ من الضلالات التي ابتدعها المختار من التأويلاط الفاسدة والمخاريق الموهنة . فن مخاريقه أنه كان عنده كرسى قديم قد غشاه بالديباج ، وزينه بأنواع الزينة وقال : هذا من ذخائر أمير المؤمنين على عليه السلام وهو عندنا منزلة التابوت لدى إسرائيل . فكان إذا حارب خصومه يضعه في براح الصدف ويقول : قاتلوا ولكم الظفر والنصرة ، وهذا التابوت محله فيكم محل تابوت بنى إسرائيل . وفيه السكينة والتقية ، وللملائكة من فوقكم يتلون مددأ لكم . وإنما حمله على الانتساب إلى محمد بن الحنفية حسن اعتقاد الناس فيه ، وامتلاء القلوب بحبه ... وكان السيد الحميري ، وكثير الشاعر من شيعته . قال كثير فيه :

(١) الملل والنحل للشهريستاني على هامش الفصل لابن حزم ، طبعة عبد الرحمن خليفة ج ١ من ١٥٢ وما بعدها .

ولا إِنَّ الْأَئمَّةَ مِنْ قَرِيبِهِ  
 عَلَى وَالشَّلَّاتِ مِنْ بَنِيهِ  
 هُمُ الْأَسْبَاطُ لَيْسُ بِهِمْ خَفَاءُ  
 وَسَبْطُ سَبْطٍ إِيمَانٌ وَبَرٌّ  
 وَسَبْطٍ لَا يَنْوِي الْمَوْتَ حَتَّى  
 يَقُولَ الْحَيْلُ يَقْسِدُهُ الْلَّوَاءُ  
 يَغِيبُ وَلَا يُرَى فِيهِمْ زَمَانًا

وكان السيد الحميري أيضاً يعتقد أنه لم يمت ، وأنه في جبل رضوى بين أسد ونمر محفوظاته ، وعنده نضاحتان ، تحريران بماء وعسل ، ويعود بعد الغيبة فيملا العالم عدلاً كما ملى جوراً<sup>(١)</sup> .

وهذا هو مذهب الكربلية أصحاب أبي كرب الفرير كما جاء في كتب المقالات :

ولَا تَمْ لِلْمُخْتَارِ الظَّفَرَ فِي حَرَوْبٍ كَثِيرَةٍ اغْتَرَ بِنَفْسِهِ ، فَأَنْخَذَ يَتَكَلَّمُ بِأَسْبَاعِ  
 كَأَسْبَاعِ الْكَهْنَةِ ، فَلَمَّا بَلَغَ خَبْرَ كَهَانَتِهِ إِلَى مُحَمَّدِ بْنِ الْخَنْفِيَّةِ خَافَ أَنْ يَقُعَ بِسَبِيلِ  
 فَتْنَةِ فِي الدِّينِ ، وَهُمْ لِيَقْبَضُ عَلَيْهِ ، فَلَمَّا عَلِمَ بِهِ الْمُخْتَارُ وَخَافَ عَلَى نَفْسِهِ مِنْهُ ، اخْتَارَ  
 قَتْلَهُ بِحَبْلَةٍ فَقَالَ لِقَوْمِهِ : الْمَهْدِيُّ مُحَمَّدُ بْنُ الْخَنْفِيَّةُ وَأَنَا عَلَى وَلَائِتِهِ . غَيْرُ أَنَّ لِلْمَهْدِيِّ  
 عَلَامَةٌ وَهِيَ أَنْ يَضْرِبَ عَلَيْهِ بِالسَّيْفِ فَلَا يَحْيِكَ فِيهِ . وَخَافَ مُحَمَّدُ بْنُ الْخَنْفِيَّةُ  
 فَتَرَقَّفَ حِيثُ كَانَ .

ثُمَّ إِنَّ مَصْعُبَ بْنَ الزَّبِيرِ بَعَثَ إِلَى الْمُخْتَارِ عَسْكَرًا قَوِيًّا ، فَبَعْثَ الْمُخْتَارَ إِلَى  
 قَاتِلِهِمْ أَحْمَدَ بْنَ شَمِيطَ أَحَدَ قَوَادِهِ مَعَ ثَلَاثَةَ آلَافَ مِنَ الْمَقَاتِلَةِ وَقَالَ لَهُمْ : أُوحِيَ إِلَيَّ  
 أَنَّ الظَّفَرَ يَكُونُ لَكُمْ . فَهَزَمَ أَبْنَ شَمِيطَ فِي مَنْ كَانَ مَعَهُ ، فَعَادَ إِلَيْهِ فَقَالَ : أَينَ الظَّفَرَ  
 الَّذِي قَدْ وَعَدْنَا ؟ فَقَالَ لَهُ الْمُخْتَارُ : هَكَذَا كَانَ قَدْ وَعَدْنَا ثُمَّ « بَدَاهُ » فَانْسَبَحَانَهُ  
 وَتَعَالَى قَالَ « يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيَثْبِتُ وَعَنْهُ أَمُّ الْكِتَابِ » ثُمَّ خَرَجَ الْمُخْتَارُ إِلَى  
 قَاتِلِ مَصْعُبِ وَرَجَعَ مَهْزُومًا إِلَى الْكَوْفَةِ فُقْتَلُوهُ بِهَا<sup>(٢)</sup> .

قال الشهرياني « وفي مذهب المختار أنه يجوز البداء على الله تعالى .  
 والبداء له معان : البداء في العلم وهو أن يظهر خلاف ما علم . ولا أظن عاقلاً

(١) الفهرستاني من ١٥٥

(٢) التصوير في الدين من ٢٠

يعتقد هذا الاعتقاد . والبداء في الإرادة وهو أن يظهر له صواب على خلاف ما أراد وحكم . والبداء في الأمر : وهو أن يأمر بشيء ثم يأمر بعده بخلاف ذلك . وإنما صار المختار إلى اختيار القول بالبداء لأنه كان يدعى علم ما يحدث من الأحوال ، إما بحوى يوحى إليه ، وإما برسالة من قبل الإمام ، فكان إذا وعد أصحابه بكون شيء وحدوث حادثة ، فإن وافق كونه قوله ، جعله دليلا على صدق دعواه ، وإن لم يوافق قال : قد بدا لربكم . وكان لا يفرق بين النسخ والبداء قال : إذا جاز النسخ في الأحكام ، جاز البداء في الأخبار » .

هذه محمل الروايات عن المختار ودعونه الكيسانية أو المختارية ، ويتبين من تضاربها أن الشك يتطرق إلى صحتها ، وأن كثيراً منها موضوع للتشريع عليه . ولكن مما لا شك فيه أن ظهور المختار كان صحيحاً ، وأنه قام بأخذ بثأر الحسين ، وأنه انتسب لمحمد بن الحنفية ، وأخذ يدعوه له .

وبعد ، فستة الناس أن يختلفوا في مذاهبهم الدينية والسياسية . وقد أوصى الإسلام باحترام الآراء ، فالمسلم الحق يتبع منها ما يقوم له الدليل على صحته ، ويوسع صدره لاحترام كل ما يخالف مذهبه ، مع اطراح ما يختلفه بعض غالاته على بعض ، لتحقق الوحدة الإسلامية ، وخاصة في هذا العهد الذي يجب أن تتجلى فيه هذه الوحدة بأكمل معانها ، وأروع مظاهرها .

#### الموجة الرابعة ... القدرية :

قلنا إن الموجة الأولى الكفر والإيمان ، فتبني جهور السلف على الإيمان الصحيح ، وغالى الموارج في تكفير طائفة من المسلمين . وإن الموجة الثانية التشيه ، ونهض جهور أهل السنة لدفعها ، وظهرت هذه الموجة في صور مختلفة خلال العصور المتعاقبة . والموجة الثالثة التشيع ، رجحنا ظهورها بعد مقتل الحسين في كربلاء ، وعماد الشيعة القول بامة أهل البيت ثم غالا فيها بعضهم غالاً كبيراً .

الموجة الرابعة : القدرية ، وهي شديدة الصلة بالكفر والإيمان . وقد تأخر ظهورها شيئاً لأنشغال الأفكار بالسياسة والنزاع بين على ومعاوية .

والقول بالقدر أسبق من الاعتزال الذي قد نتحدث عنه فيما بعد ، ولو أنهم اتبعوا القول به .

قال الشهريستاني عند الكلام على واصل بن عطاء رأس المعتلة : « إنه كان تلميذ الحسن البصري يقرأ عليه العلوم والأخبار ، وكان في أيام عبد الملك ، وهشام ابن عبد الملك . واعتزلهم يدور على أربع قواعد : القاعدة الثانية القول بالقدر ، وإنما سلك في ذلك مسلك معبد الجهنمي وغيلان الدمشقي »<sup>(١)</sup> .

قال الرازي في اعتقادات فرق المسلمين والمشركين عند الكلام على المعتلة : « أعلم أنهم سبع عشرة فرقة : الفرقة الأولى الغيلانية أتباع غيلان الدمشقي ، وهوؤلاء يجتمعون بين الاعتزال والإرجاء . وغيلان هذا هو الذي قتله هشام بن عبد الملك سابع خلفاء بنى مروان »<sup>(٢)</sup> .

وقال عبد الرزاق الرسعني في مختصر الفرق بين الفرق لعبد القاهر البغدادي عند الفصل الثالث ( في بيان مقالات فرق الضلال من القدرية والمعزلة ) : « ومنها قولهم إن الله غير خالق لأكساب العباد ، ولا شيء من أعمال الحيوانات . وزعموا أن الناس هم الذين يقدرون أكسابهم ، وأنه ليس لله عز وجل في أكسابهم ولا في أعمال سائر الحيوانات صنع ولا تقدير . ولأجل هذا القول سماهم المسلمين قدرية . إلى أن قال عند ذكر الواصلية : أتباع واصل بن عطاء الغزال ، رأس المعتلة وداعيهم إلى بدعهم بعد معبد الجهنمي وغيلان الدمشقي »<sup>(٣)</sup> .

ولما زعم واصل بن عطاء أن الفاسق من الأمة لا مؤمن ولا كافر ، أي منزلة بين المترتبين طرده الحسن البصري عن مجلسه بهذه البدعة ، فانتضم إليه جماعة عند سارية من سواري مسجد البصرة منهم عمرو بن عبيد . فقال الناس فيها « قد اعترلا قول الأمة » ، فسموا من يؤمن بمعزلة ، فأظهروا بدعهم هذه ، وضما إليها القول بالقدر على رأى معبد الجهنمي ، « فقال الناس لواصل إنه مع كفره قدرى »<sup>(٤)</sup> .

وفتنة القول بالقدر أسبق من الاعتزال الذي ذهب إليه واصل . وقد فصل

(١) المل والتحل للشهريستاني على هامش كتاب الفصل لابن حزم ج ١ ص ٤٠ طبعة القاهرة ١٣٤٧ .

(٢) اعتقادات فرق المسلمين والمشركين للرازي من ٤٠

(٣) مختصر الفرق للبغدادي ص ٩٥ — ٩٧

(٤) المرجع السابق من ٩٨

أبو المظفر الإسفرايني هذا الأصل الذي استقى منه المعتزلة مذهبهم فقال عن واصل بن عطاء إنه « رأس المعتزلة وأول من دعا الخلق إلى بدعهم ، وذلك أن معبد الجنئي وغيلان الدمشقي كانوا يضمرون بدعة القدرية ، ويخفيانها عن الناس ، ولما أظهرا ذلك في أيام الصحابة لم يتبعهما على ذلك أحد ، وصارا مهجورين بين الناس بذلك السبب إلى أيام الحسن البصري . وكان واصل في غرار من القولين يختلف إليه الناس ، وكان في السر يضمرون اعتقاد معبد وغيلان ، وكان يقول بالقدر . وال المسلمين كانوا في فساق أهل الملة على قولين ؟ فكانت الصحابة والتبعون وجميع أهل السنة يقولون إنهم مؤمنون موحدون بما معهم من الاعتقاد الصحيح ، فاسقون عصاة بما يقدمون عليه من المعصية ، وأن أفعالهم بالأعضاء والحوارح لا تناهى إيماناً في قلوبهم . وكان الحوارج يقولون إنهم كفراً مخلدون في النار مع الكفار . فخالف واصل القولين وقال : إن الفاسق لا مؤمن ولا كافر ، وإنه في منزلة بين المزتلين . فلما عرف الناس من واصل قوله بالقدر ، وكانوا يكفرون به بالقول الأول الذي ابتدعه في فساق أهل الملة ، كانوا يضربون به المثل ويقولون : مع كفراً قدرى . فصار ذلك مثلاً سائراً بين الناس يضربونه لكل من جمع بين خصلتين فاسدين » (١) .

من هذا يتضح أن فتنة القدرية أسبق من فتنة المعتزلة ، وأن واصل بن عطاء مع قوله بالاعتزال كان قدرياً ، وأنه أخذ هذا المذهب عن معبد الجنئي وغيلان الدمشقي ، وهذا بدورهما تأثراً بما يذهب إليه أهل الملل الأخرى . قال اللالكاني في شرح السنة : عن الأوزاعي : « أول من نطق في القدر رجل من أهل العراق يقال له سوسن كان نصراينياً فأسلم ، ثم تنصر فأخذ عنه معبد الجنئي ، وأخذ غيلان عن معبد » .

فالقول بالقدر قديم ، شاع في أيام الصحابة . قال ابن عباس « لما كثرت القدرية بالبصرة خربت البصرة . أو لفظ هذا معناه » (٢) .

وأورد أبو القاسم بن حبيب في تفسيره بإسناده أن على بن أبي طالب سأله

(١) التبصير في الدين للإسفرايني ص ٤ - ٤١

(٢) التبصير في الدين ص ٥٨

سائل عن القدر فقال : طريق دقيق لا تمش فيه . فقال : يا أمير المؤمنين أخبرني عن القدر؟ فقال : بحر عيق لا تخض فيه . فقال : يا أمير المؤمنين أخبرني عن القدر؟ فقال : سر خفي لله لا تفشه . فقال : يا أمير المؤمنين أخبرني عن القدر؟ فقال رضي الله عنه : يا سائل ، إن الله تعالى خلقك كما شاء أو كما شئت؟ فقال : كما شاء . قال : إن الله تعالى يبعثك يوم القيمة كما شئت أو كما شاء؟ فقال : كما شاء . فقال : يا سائل ، لك مشيئة مع الله أو فوق مشيئته أو دون مشيئته؟ فإن قلت مع مشيئته ادعيت الشركة معه ، وإن قلت دون مشيئته استغنت عن مشيئته ، وإن قلت فوق مشيئته كانت مشيئتك غالبة على مشيئته » (١) .

فأنت تلمح خلال هذا الجدل الذي دار بين على وبين من يحاوره البحث عن مسألة القدر من جهة ، ومحاولة عدم إرادة الخوض فيها من جهة أخرى . وفي القرآن إشارات كثيرة إلى مسائل سئل النبي عنها فلم يجب ، وترك أمرها إلى الله ، مثل « وقالوا لوشاء الرحمن ما عبدناهم ، ما لهم بذلك من علم ، إن هم إلا يخرونون » .

وأكبر الظن أن اشتغال العرب الأوائل بالإقبال على الإسلام وهم الوثنية ، ثم انصرافهم إلى حرب المرتدين ، والقيام بالفتוחات المختلفة ، صرفهم عن الخوض في هذه المسائل الدقيقة ، فلما استقرت الفتوحات وهذا بال المسلمين نظروا في هذه المسائل وأشباهها .

وليس بعيداً أن معبد الحنفي وغيلان الدمشقي أخذوا القدرية عن واحد من بعض الملل . فن المعروف أن المذاهب النساطورية كانت منتشرة في البصرة وما جاورها .

ويؤيد ذلك بور ما نذهب إليه ؛ فقال : « أول مسألة قام حوها الجدل بين علماء المسلمين هي مسألة الاختيار ، وكان المسيحيون الشرقيون يكادون جميعاً يقولون بالاختيار . ولعل مسألة الإرادة لم تبحث من كل وجوهها في زمن من الأزمان ولا في بلد من البلاد ، مثل ما يحثها المسيحيون في الشرق أيام الفتح الإسلامي . وكان هذا البحث متصلاً بال المسيح أولاً ، وبالإنسان بعد ذلك .

(١) المراجع السابق من ٥٨

« وتقوم إلى جانب هذه الشواهد الواضحة دلائل متفرقة على أن طائفه من المسلمين الأوائل الذين قالوا بالاختيار تلمنوا لأساتذة مسيحيين »<sup>(١)</sup> . ويرى الدكتور أحمد أمين غير هذا الرأي ، وأن مسألة القدر : « صدرت عن المسلمين أنفسهم وأنها فكرة تحدث حول كل دين تقريباً »<sup>(٢)</sup> .

ورأى الدكتور أحمد أمين وجيه ، ولكننا نرجح أن الكلام في القدر إنما تأثر فيه المسلمون بالنصارى : لأن الثابت أن أول من تكلم فيه هو معبد الجنين الذي أخذ عنه غيلان الدمشقي . وكان غيلان الدمشقي « قبطياً قدرياً لم يتكلم أحد قبله في القدر ودعا إليه إلا معبد الجنين ، وأخذه هشام بن عبد الملك بن مروان وصلبه بباب دمشق »<sup>(٣)</sup> .

فأنت ترى أن غيلان كان نصراً ، وأن معبد الجنين أخذ القول بالقدر من سومن النصراني كما ذكرنا سابقاً .

قال الإسفرايني : « وظهر في أيام المتأخرین من الصحابة خلاف القدرية ، وكانوا يخوضون في القدر والاستطاعة كبعد الجنين وغيلان الدمشقي وجعد بن درهم . وكان ينكر عليهم من كان بيًّا من الصحابة ... ثم ظهر بعدهم في زمان الحسن البصري خلاف واصل بن عطاء في القدر ، وفي القول بالمتزلة بين المترفين »<sup>(٤)</sup> . ومن هذا كله يتضح أن القدرية ظهرت في العصر الأموي قبل عصر هشام بن عبد الملك . لأن أول من قال بالقدر هو معبد الجنين الذي قتله الحاجاج بعد سنة ثمانين ، وقتل هشام غيلان وأمر بقطع يديه ورجليه .

وأن ظهورها كان أسبق من المعتزلة وعلى رأسهم واصل بن عطاء ، الذي أخذ عنهما القدرية ، وأضاف إلى ذلك القول بالمتزلة بين المترفين .

وخلاصة هذا المذهب أن الله تعالى « حَكِيمٌ عَادِلٌ لَا يَحْمُزُ أَنْ يَضَافَ إِلَيْهِ شَرٌّ وَظُلْمٌ ، وَلَا يَحْمُزُ أَنْ يَرِيدَ مِنَ الْعَبَادِ خَلْفَ مَا يَأْمُرُ وَيَحْكُمُ عَلَيْهِ شَيْئاً »

(١) تاريخ الفلسفة في الإسلام — دى بور — ترجمة أبو ريدة ١٩٣٨ من ٤٩

(٢) راجع حمى الإسلام المجزء الأول الطبعة الثانية ١٩٣٤ من ٣٤٤ — ٣٤٦

(٣) المأرف لابن قتيبة من ١٦٦

(٤) التبصير من ١٣ ، ١٤

ثم يجازيهم عليه . فالعبد هو الفاعل للخير والشر ، والإيمان والكفر ، والطاعة والمعصية » (١) .

وقد توسع المعتزلة بعد ذلك في هذه المسألة ، وفرّعوا عليها كثيراً من الأبحاث ، وقام أهل السنة يردون عليهم بما لا يسع له هذا المجال .

### الموجة الخامسة ... أبو رماد

كانت الموجة الأولى التي سادت المجتمع الإسلامي هي موجة الكفر والإيمان وذلك لطبيعة ظهور الدين الجديد ، الذي كان ظاهرة لم يعهد لها الناس من قبل . وما زالت العقول والقلوب تتوجه نحو هذا المهد ، بعض الناس يسرف في الإيمان ويعتقد أن من يخالفه كافر . وظهر الخوارج يكفرون طائفة من أطهر القوم قلباً وأصحابهم إسلاماً وديناً . وقال الشيعة إن علياً هو الإمام وكفروا غيره .

وظهرت طائفة القدرية الذين يقولون بأن للإنسان قدرة . وهو بحث في العمل يتصل من قريب أو بعيد بالكفر والإيمان .

وفي غمار هذه الآراء المتباينة اتجه قوم إلى القول بأن الإيمان القلبي شيء ، والعمل الظاهر شيء آخر . وبذلك فصلوا الإيمان عن العمل ، وأخرجوه عنه ، أو أرجأوه ، فسمّوا المرجنة .

قال أبوالمظفر الإسپرائي في تفصيل مقالات المرجنة وبيان فضائحهم : وحملة المرجنة ثلاثة فرق يقولون بالإرجاء في الإيمان (٢) .

ويرى جولديزير في كتاب « مذاهب الإسلام » أن هذه الفرقة نشأت على أثر الحملات التي قام بها الشيعة والخوارج ضدّ بنى أمية ، فثبتت دعوة خلاصتها وحجب الخصوص لسلطنة الأمويين ، وتأجيل الحكم عليهم بالشرك والتكفير إلى يوم الدين . فالإرجاء هو التأجيل .

ومن الخائز أن بنى أمية نهضوا للدفاع عن أنفسهم ، وخلصوا من تهمة تكفيرون بهذه المقالة ، وهي الإرجاء .

(١) الملل والتعلّم ٥٤

(٢) التبصير في الدين للإسپرائي ص ٥٩

غير أننا لا نميل كثيراً إلى الأخذ بهذا التفسير السياسي ، ولو أن عليه مسحة من الصواب ؛ لأن بعض المؤرخين ينسبون الإرجاء إلى محمد بن الحنفية ، فكيف يكون الأمويون هم أصحاب هذه المقالة بدعوى الدفاع عن أنفسهم من هجمات الشيعة والخوارج ، ومحمد بن الحنفية - كما تعلم - من الشيعة ؟

قال برهان الدين الحلبي في شرح شفاء القاضي عياض<sup>(١)</sup> : إن محمد ابن الحنفية كان أول المرجئة ، وله فيه تصنيف .

وكما نسبوا الإرجاء إلى الشيعة ، نسبوه أيضاً إلى أهل السنة . قال الشهريستاني في الملل والتحلل بقصد الكلام عن غسان المرجي<sup>(٢)</sup> : « إن غسان كان يحكى عن أبي حنيفة رحمه الله مثل مذهبه ، ويعده من المرجئة ، ولعله كذب . ولعمري كان يقال لأبي حنيفة وأصحابه : مرحلة السنة ، وعده كثیر من أصحاب المقالات من جملة المرجئة . ولعل السبب فيه أنه لما كان يقول : الإيمان هو التصديق بالقلب ، وهو لا يزيد ولا ينقص ، ظنوا أنه يوثر العمل عن الإيمان . والرجل مع تحرجه في العمل كيف يفني برؤك العمل ؟ وله سبب آخر : وهو أنه كان يخالف القدرية والمعزلة الذين ظهروا في الصدر الأول ، والمعزلة كانوا يلقبون كل من خالفهم في القدر مرجحاً ، وكذلك الوعيدية من الخوارج ؛ فلا يبعد أن يكون اللقب إنما لزمه من فريق المعزلة والخوارج . والله أعلم » .

وأغرب من ذلك أن فريقاً من المرجئة وافقوا القدرية في القول بالقدر ، مما ينقض كلام الشهريستاني السابق من أن المعزلة كانوا يلقبون كل من خالفهم في القدر مرجحاً ، وهو لاء مثل « غيلان الدمشقي » ، وأبي شمر المرجي<sup>(٣)</sup> ، ومحمد ابن شبيب المصري . وهو لاء داخلون في قول النبي صلى الله عليه وسلم : (إن القدرية والمرجئة لعنتا على لسان سبعين نبياً) . فيستحقون اللعن من جهتين : من جهة القول بالإرجاء ، ومن جهة القول بالقدر » .

فنجن نرى أن المرجئة انحازوا إلى كل فرقة موجودة : إلى أهل السنة ، وإلى الشيعة ، وإلى القدرية الذين تحولوا فيما بعد إلى المعزلة .

(١) ج ٢ ص ٣٣ .

(٢) الشهريستاني ج ١ ص ١٤٧ .

ومن الطبيعي أن مخالفهم الخوارج ، لأن مقالاتهم متعارضتان ؛ فالخوارج يغالون في تكثير من يرتكب أى معصية ، بل لقد ذهب الخوارج إلى أن أهل السنة من المرجحة ، وأول من سمي أهل الجماعة بالمرجحة هو نافع بن الأزرق الخارجي في بعض الروايات . وما حكاه الشهريستاني من نسبة الإرجاء إلى أبي حنيفة يدل على صحة هذا الاتهام .

وهذا يقتضى منا بيان حقيقة الإرجاء .

الإرجاء في اللغة التأثير ، أرجأه أى أمهله وأخره .

وقال الشهريستاني : إن للإرجاء معنى ثانياً هو إعطاء الرجاء . ثم قال : « أما إطلاق المرجحة على الجماعة (يريد فرقة المرجحة) بالمعنى الأول ف صحيح ، لأنهم كانوا يؤخرون العمل عن النية والقصد ». .

وقال صاحب المصباح المنير : « المرجحة طائفة يرجون الأعمال ، أى يؤخرونها ، فلا يرتبون عليها ثواباً ولا عقاباً ، بل يقولون : المؤمن يستحق الجنة بالإيمان دون بقية الطاعات ، والكافر يستحق النار بالكفر دون بقية المعاصي ». .

قال الإسفرايني : « وإنما سموا مرجحة لأنهم يؤخرون العمل عن الإيمان على معنى أنهم يقولون : لا تضر المعصية مع الإيمان ، كما لا تضر الطاعة مع الكفر » (١) .

وقال الشهريستاني : « وأما بالمعنى الثاني (أى إعطاء الرجاء) فظاهر ، فإنهم كانوا يقولون : لا تضر مع الإيمان معصية ، كما لا يضر مع الكفر طاعة .

« وقيل الإرجاء تأثير حكم صاحب الكبيرة إلى يوم القيمة ، فلا يقضى عليه بحكم ما في الدنيا من كونه من أهل الجنة أو من أهل النار . فعلى هذا المرجحة والوعيدة فرقان متقابلان .

« وقيل : الإرجاء تأثير على رضى الله عنه عن الدرجة الأولى إلى الرابعة . فعلى هذا المرجحة والشيعة فرقان متقابلان ». .

ويذهب نشوان الحميري في « الحور العين » إلى أن المرجحة من الرجاء ،

فيقول : وسميت المرجية مرجية لأنهم يرجون أمر أهل الكبار من أهل محمد إلى الله تعالى ، ولا يقطعون على العفو عنهم ولا على تعذيبهم ، ويختجون بقوله تعالى : « وآخرون مرجون لأمر الله ، إما يعذبهم وإما يتوب عليهم ... » (١) « والمرجئة أصناف أربعة : مرجئة الخارج ، ومرجئة القدرية ، ومرجئة الجبرية ، والمرجئة الحالصة » .

أما صاحب مختصر الفرق بين الفرق فجعل المرجئة ثلاثة أصناف : « صنف منهم قالوا بالإرجاء في الإيمان وبالقدر ، وصنف منهم قالوا بالإرجاء في الإيمان وبالجبر في الأعمال . والصنف الثالث خارجون عن الجبر والقدر » (٢) .

فلم يذكر الرسعني في المختصر مرجئة الخارج .

وأكبر الظن أن الخارج لم يكونوا من المرجئة على ما سبق أن ذكرناه .  
ولم تذكر كتب المقالات إلا فرق المرجئة الحالصة ، ما عدا الشهستاني  
الذى ذكر طرفاً منهم . وهم جميعاً متفقون على أنها خمس .

١ - أتباع يونس بن عون ، وهم يقولون : إن الإيمان لا يقبل الزيادة  
والنقصان .

٢ - أتباع غسان المرجي ، وهم يقولون : إن الإيمان غير قابل للزيادة  
والنقصان . وكل قسم من الإيمان فهو إيمان .

٣ - أصحاب أبي معاذ التومي ، وهم يزعمون : أنه لا يضر مع الإيمان  
معصية ما ، وأن الله تعالى لا يعذب الفاسقين من هذه الأمة .

٤ - أتباع ثوبان ، وهم يزعمون أن العصاة من المسلمين يلحقهم على  
الصراط شيء من حرارة جهنم ، لكنهم لا يدخلون جهنم أصلاً (٣) . وهم يقولون :  
الإيمان إقرار ومعرفة بالله وبرسله وبكل شيء يقدر وجوده في العقل (٤) .

(١) المور العين لشوان الحميري — مطبعة السعادة — ١٩٤٨ — من ٢٠٣

(٢) مختصر الفرق بين المفرق للرسعني من ١٢٢

(٣) اعتقادات فرق المسلمين والمفرّكين للرازي .

(٤) التبصير في الدين من ٦١

٥ — أصحاب بشر المربي ، ومرجئة بعداد من أتباعه ، وكان يقول :  
الإيمان هو التصديق بالقلب واللسان .

قال ابن الروندي : « وقد خرجت المعزلة بأسرها من الإجماع لقوتها بالمزلة بين المزليتين ، وذلك أنه لم يكن بين الأمة خلاف قبل ظهورهم في فساد قول من زعم أن مذهب المقربين ليسوا بمؤمنين ولا كافرين ولا منافقين ، ولم يكن للناس إلا ثلاثة أقوايل : أحدهما قول الخوارج في الإكفار ، والثاني قول المرجئة ، والثالث قول الحسن في النفاق .... وكان الخوارج وأصحاب الحسن والمرجئة على أن صاحب الكبيرة فاسق فاجر ، ثم تفردت الخوارج وحدها فقالت : هو مع فسقه وفجوره كافر ، وقالت المرجئة وحدها : هو مع فسقه وفجوره مؤمن . وقال الحسن ومن تابعه : هو مع فسقه وفجوره فاسق » (١) .

فلا شك أن المرجئة أسبق من المعزلة ، وقد وقفوا من مسألة الإيمان والكفر موقفاً فريداً ؛ فهم يحكمون على التصديق دون العمل ، ويقولون بأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص .

وهذا يخالف رأي أهل السنة ، قال البخاري في كتاب الإيمان : « وهو قول وفعل ، ويزيد وينقص ، قال تعالى : « ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم » .

قال الكرماني في شرحه على البخاري : « قالوا الإيمان يزيد وينقص ولم يقولوا الإسلام يزيد وينقص . قال : وقال سفيان بن عيينة : الإيمان قول وفعل ، يزيد وينقص فقال له أخوه إبراهيم : لا تقل ينقص . فغضب وقال : اسكت يا صبي بل ينقص حتى لا يبيء منه شيء ! » .

قال الرازى في اعتقادات فرق المسلمين والمرجئة : « وأما مذهب أهل السنة والجماعة في هذا الباب فهو أننا نقطع بأن الله تعالى سيعفو عن بعض الفساق ، لكننا لا نقطع على شخص معين من الفساق بأن الله لا يغفر وأن يغفر عنه » .

## نظريّة المعرفة عند بعض فلاسفة المسلمين

إنّه الصفا :

إخوان الصفا جماعة سرية ، اعتنقو مذهبًا سياسياً خاصاً ، ويقال إنّهم من الباطنية ، وأرادوا تغلب مذهبهم السياسي والفلسفي . ألقوا رسائل باعثة خمسين أو إحدى وخمسين رسالة طبعت في مصر في أربعة أجزاء . ومن مذهبهم الفلسفي " خليط من الفلسفة اليونانية والهندية والفارسية والتعاليم الإسلامية .

ولن نبحث في فلسفتهم إلا من ناحية خاصة هي نظرية المعرفة ، ولن نبحث في هذه النظرية إلا ناحية خاصة منها ، وهي أصل المعرفة أفتراضية هي أم مكتسبة ، أم فطرية ومكتسبة معاً؟ .

ولا تزال هذه المشكلة قائمة منذ القديم حتى الآن . فأفلاطون من أنصار الفطرة وأرسطو من أنصار الاتّساب ، ثم نجد ديكارت في الفلسفة الحديثة من القائلين بالفطرة على نحو آخر يخالف ما قال به أفلاطون ، على حين أن المدرسة الإنجليزية تقول بالاتّساب ، على الأخص لوك وهبوم .

ونعود إلى إخوان الصفا فنقول : إن المعرفة عندهم كلها مكتسبة ، وليس فطرية . وأصل المعرفة هي الحواس . ثم هاجموا القائلين بالفطرة بأن « المعقولات التي هي في أوايل العقول ليست شيئاً سوى رسوم الحسوسات الجزئيات المتقطعة بطريق الحواس . والدليل على ذلك قوله تعالى : (والله أخر جكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً) (١) .

والمقصود بالمعقولات الموجودة في أوايل العقول ، المعرفة البدئية ، مثل الكل أعظم من الجزء ، والأشياء المساوية لشيء واحد متساوية . وكثيرون من الفلاسفة والمناطقة يعتبرون أن هذه البدئيات فطرية في النفس لا يكتسبها المرء . وقد رأينا كيف رد إخوان الصفا هذه الأوليات إلى الحسوسات ، ولم يقفوا

(١) ج ٣ من ٣٩٢

عند هذا الحد بل ناقشو رأى القائلين بأن المعرفة « مركوزة » في النفس اعتماداً على مذهب أفلاطون بما يأنى « وليس الأمر كما ظنوا ، وإنما أراد أفلاطون بقوله إن العلم تذكر أن النفس عالمة بالقوة فتحتاج إلى التعلم حتى تصير عالمة بالفعل ، فسمى العلم تذكرأ . ثم إن طريق التعاليم هي الحواس ، ثم العقل ، ثم البرهان » (١) . وأصحاب رسائل إخوان الصفا خططون في فهم أفلاطون ، لأن معنى جملته المشهورة « العلم تذكر والجهل نسيان » أن النفس كانت تعيش مع الآلهة في عالم المثل ، فعندما معرفة بكل شيء ، ولا اتصلت النفس بالجسد نسيت ، فإذا انكشف عنها ستار المعرفة ، فانها لا تكسب جديداً بل تذكر ما كانت تعرفه في عالم المثل قبل اتصالها بالجسد . ومن أدلة أفلاطون على فطرة المعرفة أن الطفل يستطيع بالنظر إلى نفسه أن يكشف البراهين الهندسية ، دون حاجة إلى معلم .

على العكس من ذلك يعتقد إخوان الصفا أن النفس خالية من كل معرفة وفي ذلك يقولون : « واعلم أن مثل أفكار النفوس قبل أن يحصل فيها علم من العلوم واعتقاد من الآراء كمثل ورق أبيض نقي لم يكتب فيه شيء ، فإذا كتب فيه شيء حقاً كان أم باطلا فقد شغل المكان ومنع أن يكتب فيه شيء آخر ، ويصعب حكه ومحوه » (٢) .

هذا المذهب شبيه بمذهب لوك الفيلسوف الإنجليزي الذي يعتبر أن أصل المعرفة الحواس وأنه « لا شيء في العقل لم يكن قبل ذلك في الحس » .

وقد أخذ إخوان الصفا بهذه النظرية لاجتهم إليها في تغلب مذهبهم الفلسفي والسياسي ، وإقناع الناس بآرائهم . ولا يخفى أن الجمهوري كان يعتقد مذهب أهل السنة أو الجماعة في ذلك الوقت . وقد هاجمهم إخوان الصفا مهاجمة عنيفة فقالوا : « فينبغي لك أيها الأخ لا تشغلي بإصلاح المشايخ الهرمة الذين اعتقدوا منذ الصبا آراء فاسدة وعادات رديئة » (٣) وهذه الإشارة تستقيم مع مذهبهم في المعرفة لأن مشايخ أهل السنة اكتسبوا المعتقدات الفاسدة في نظرهم بالتعليم في الصغر ، وتستطيع جماعتهم أن تنشر تعاليهم وأراءهم بطريقة من طرق التعليم .

(١) ج ٣ ص ٣٩٣ . (٢) ج ٤ ص ١١٤ . (٣) ج ٤ ص ١١٤ .

وعندهم أن السبيل لكتاب المعلومات يكون بثلاثة طرق : الأول الحواس الخمس التي بها تدرك الأمور الحاضرة في الزمان والمكان ؛ والثاني استماع الأخبار التي ينفرد بها الإنسان دون سائر الحيوان ، يفهم بها الأمور الغائبة عنه بالزمان والمكان جميعاً ؛ والثالث طريق الكتابة والقراءة ، يفهم بها الإنسان معانى الكلمات واللغات والأقوال بالنظر فيها <sup>(١)</sup>.

والاعتقاد الذى يستند إلى المداومة والنظر مما يؤكد المعرفة ، ويؤدى إلى رسوخ الأخلاق . وفي ذلك يقولون : « واعلم بأن العادات الحاربة بالمداومة فيها تقوى الأخلاق المشاكلة لها ، كما أن النظر في العلوم والمداومة على البحث فيها ، والدرس لها ، والذكرة فيها ، يقوى الحدق بها ، والرسوخ فيها ... » <sup>(٢)</sup>

والمحاكاة الناشئة عن الاختلاط من وسائل نقل الأفكار ، وطبع المعتقدات في النفوس . والمثال في ذلك أن كثيراً من الصبيان إذا نشأوا مع الشجعان والفرسان وأصحاب السلاح وتربيوا معهم تطبعوا بأخلاقهم وصاروا مثلهم . وعلى هذا القياس يجري حكم سائر الأخلاق والسمجايا التي ينطبع عليها الصبيان منذ الصغر إما بأخلاق الآباء والأمهات ... أو المعلمين والأستاذين الخالطين لهم في تصاريف أحواهم <sup>(٣)</sup>.

والمحاكاة تسرى من الكبير إلى الصغير ، ومن العالم إلى الجاهل ، ولذلك كانت للخواص والعلماء تقليداً وقولاً ، أو كإقرار الصبيان للآباء والمعلمين تعليماً وتلقيناً <sup>(٤)</sup>.

ومن طرق كسب المعرفة أن تؤخذ عن معلم ، لأن المعرفة شرائط « ليس في وسع كل إنسان معرفتها في أول مرئياته . ومن أجل هذا يحتاج كل إنسان إلى معلم أو مودب أو أستاذ ، في تعلمه وتخليقه وأقوابه واعتقاده وأعماله وصنائعه » <sup>(٥)</sup>.

فطن إخوان الصفا إلى قيمة المعلم وضرورته في تلقين العلوم والمعارف ، ولكنهم اشترطوا في المعلم شروطاً تتلاءم مع مذهبهم ، وتحدم أغراضهم السياسية ،

(١) ج ٣ ص ٣٨٤ (٢) ج ١ من ٢٣٦ (٣) ج ١ من ٢٣٦

(٤) ج ٣ ص ٤٢٣ (٥) ج ٤ ص ١٨

وتفق مع الغاية من نشر دعوهِم فقالوا: «واعلم أيها الأخ أن من سعادتك أيضاً أن يتفق لك معلم ذكي» جيد الطبع ، حسن الخلق ، صاف الذهن ، محب للعلم ، طال للحق ، غير متغصب لمذهب من المذاهب » (١).

ولا تتفق هذه الشروط إلا في جماعتهم كما صرحوا بذلك قائلين : « ثم أعلم أن أصحاب الناموس هم المعلمون والمؤذبون والأساتذون للبشر كلهم ، ومعلموا أصحاب النومايس هم الملائكة ، ومعلم الملائكة هو النفس الكلية ، ومعلمها العقل الفعال ، والله تعالى معلم الكل » (٢) .

هذه كلها وسائل تساعد على كسب المعرفة . أما النفس الجزئية فهي كالورق الأبيض كما ذكروا من قبل . والنفس جوهر مختلف للجسد . والعلم والحكمة للنفس كتناول الطعام والشراب للجسد (٣) .

فالنفس تقبل صور المعلومات من المحسوسات والمعقولات في ذاتها وتتصورها بفكرها ، وتحفظها بالقوة الحافظة من غير أن تخلط بعضها ببعض (٤) . والأنفس الجزئية علامة بالقوة ؛ فكل نفس جزئية تكون أكثر معلومات وأحكام مصنوعات فهي أقرب إلى النفس الكلية لقرب نسبتها إليها . والنفس الكلية الفلكلية علامة بالفعل (٥) .

والخلاصة أن رأى إخوان الصفا في نظرية المعرفة واضح . فعندهم أن المعرفة كلها مكتسبة ، وربوا بناء على ذلك الوسائل المؤدية إلى تحصيلها ، والتي تستقيم مع مذهبهم وتخدم غاياتهم .

الغزالى :

ذكرنا نظرية المعرفة عند إخوان الصفا ، وهم فريق من الفلاسفة أرادوا أن يقربوا الفلسفة إلى أذهان الجمهور. وانتهينا من النظر في رسائلهم إلى أن الرأي عندهم أن المعرفة مكتسبة وليس فطرية . ثم ذكرنا طرفاً من الوسائل التي يرونها مودية إلى كسب المعرفة .

(١) ج ٤ ص ١١٤ (٢) ج ٤ ص ١٨ (٣) ج ٣ ص ٢٦ ، ٤٤ (٤) ج ٣ ص ٣٠

ونذكر الآن رأى الغزالى في المعرفة . وقد وقع الاختيار على أبي حامد الغزالى دون غيره ، لأنّه يمثل طائفة المتصوفة .

وحجة الإسلام الغزالى من أعمال المسلمين وأئمّة فقهائهم ؛ تستطيع أن تعتبره فقيهاً ، وله في أصول الفقه كتاب «المستصنف» يعتبر عمدة في هذا الباب ؛ وستستطيع أن تعدد من الأشاعرة وهم فريق من علماء الكلام . غير أنّ ما يجعلنا نضعه في قائمة المتصوفة أنه هو نفسه اعتبر نفسه متصوفاً ، وذلك في كتابه «المقدّس من الضلال» الذي سجل فيه تاريخ حياته ذاكراً أنه طاف بجميع المذاهب في علم الكلام والفلسفة ، فلما لم يجد فيها بغيته ، انصرف عنها إلى التصوف .

وقد اعتقد الغزالى مذهب التصوف عن رؤية وتفكير ، لا عن اتباع وتقليد ؛ فالغزالى يمثل عصر ازدهار التصوف . أما متأخره المتصوفة ، بل وبعض المتصوفة في عصر الغزالى ، فقد زعموا أن الانصراف عن الدنيا أصلًا ، والابتعاد عن التحصيل سواء في ذلك تحصيل العلم أو تحصيل المعاش ، ثم الإقبال على ذكر الله في الخلوات أو الحلقات التي يعقدونها في مجالسهم ، كلّ هذا يوصل إلى معرفة الله . ولكن الغزالى يقول بصراحة طاعناً في هذه الطريقة : « وجائب العمل منفق عليه من الصوفية ، فهو حمو الصفات الرديئة ، وتطهير النفس من الأخلاق السيئة ، ولكن جانب العلم مختلف فيه ؛ فإن الصوفية لم يحرصوا على تحصيل المواجهة بمحو الصفات المذمومة وقطع العلاقات كلها ، والإقبال بكل همة على الله . وأما النظار فلم ينكروا وجود هذا الطريق وإفضائه إلى المقصود ؛ ولكن استنعوا هذا الطريق ... فالاشتغال بتحصيل العلوم أولى فانه يسوق إلى المقصود سيارة موثوقة بها » (١) .

وأفضل المعلومات وأعلاها وأشرفها هو الله الصانع ، المبدع ، الحق ، الواحد . وهذا العلم ضروري واجب تحصيله على جميع العقلاة كما قال مسلم الله عليه وسلم : « طلب العلم فريضة على كل مسلم » . وهذا العلم لا يبني سائر العلوم ، بل لا يحصل إلا بقدّمات كثيرة لا تنظم إلا من علوم شتى (٢) ، وهذه المقدّمات التي تجربى منه بمحى الآلات كعلم اللغة والنحو . ومن الآلات علم كتابة الخط (٣) .

(١) ميزان العمل ص ٣٤ . (٢) الرسالة المدنية ص ٢٤، ٢٥ . (٣) الإحياء ج ١ ص ٢٥ .

وإلى جانب ذلك فالعلم فضيلة في ذاته وعلى الإطلاق من غير إضافة ، فإنه وصف كمال الله سبحانه . وتعرف فضيلة العلم بشرمته ، وهي القرب من الله تعالى . أما فضيلة العلم في الدنيا فالعز ، والوقار ، ونفوذ الحكم على الملوك ، وإنزوله الاحترام في الطياع <sup>(١)</sup> .

والعلم الذي هو فرض عين على كل مسلم اعتقاد وفعل وترك ؛ أى اعتقاد بالله ، وفعل بما أمر الله ، وترك لما نهى عنه .

والعلم الذي هو فرض كفاية فهو كل علم لا يستغني عنه في قوام أمور الدنيا كالطلب إذ هو ضروري في حاجةبقاء الأبدان ، والحساب فإنه ضروري للمعاملات ، وقسمةوصايا ، والمواريث <sup>(٢)</sup> .

فالغزالى يقسم العلم إلى فرض عين وفرض كفاية ، وهذا التقسيم لم يكن معروفاً عند الفقهاء في صدر الإسلام ، ولا في المائة الثانية أو الثالثة ، ولكنه أصبح تقسيماً مقبولاً بعد القرن الخامس .

والمهم عندنا أن نتبين رأى الغزالى في تحصيل العلوم ومنه نستخلص رأيه في نظرية المعرفة . والطريق إلى تحصيل العلوم على وجهين :

- ١ - التعليم الإنساني وهو التحصيل بالتعليم من خارج .
- ٢ - التعليم الرباني وهو الاشتغال بالتفكير من داخل .

والتعلم الإنساني واضح لا إشكال فيه . أما التفكير فهو « استفادة النفس من النفس الكلى . والنفس الكلى أشد تأثيراً وأقوى تعليناً من جميع العلماء والفضلاء » <sup>(٣)</sup> إلى أن قال « والعلوم مركزة في أصل النفوس بالقرة كالبذر في الأرض ، والتعلم هو إخراجه من القوة إلى الفعل ». هذا المذهب في غاية الأهمية لأنه يوضح لنا أن المعرفة فطرية ، مركزة في النفوس . وليس ما يقوله الغزالى مبتكرًا ، فهذا مذهب ابن سينا أخذه عن الأفلاطونية الحديثة .

وقد مزج الغزالى هذه الآراء الفلسفية بما ي قوله المتصوفة وبما لا يخرج

---

(١) الإحياء ج ١ ص ١١ . (٢) الرسالة الدينية من ٤٨ . (٣) الرسالة الدينية ص ٣٩ .

عن ذلك وإنما بأسلوب آخر « وقال قوم من المتصوفة إن للقلب عيناً كما للجسد . فيرى الظواهر بالعين الظاهرة ، ويرى الحقائق بعين العقل » (١).

« والإنسان لا يقدر أن يتعلم جميع الأشياء الحزئيات والكليات وبجميع العلوم ، بل يتعلم شيئاً ، ويستخرج بالتفكير شيئاً . وإذا افتتح باب الفكر على النفس علمت كيفية طريق التفكير ، وكيفية الرجوع بالحدس إلى المطلوب » (٢).

وهذا المذهب في اكتساب المعرفة عن طريق الحس أولاً ، ثم بالتفكير والقياس والحدس ، هو مذهب ابن سينا كما هو موجود في الشفاء والتاجة وغيرهما من الكتب .

أما التعليم الرباني فعلى وجهين : إلقاء الوحي بأن يقبل الله تعالى على تلك النفس إقبالاً كلياً ، وينظر إليها نظراً إلهياً ، ويصير العقل الكلى كالمعلم ، والنفس القدسية كالمتعلم ، فيحصل جميع العلوم لتلك النفس من غير تعلم وتفكير .

والوجه الثاني للإلهام وهو تنبيه النفس الكلية للنفس الحزئية الإنسانية على قدر صفائها وقبوتها ، وقوتها استعدادها . والعلم الذي يحصل عن الإلهام يسمى علم الدين ، وهو يكون لأهل النبوة والولاية (٣).

ويحصل العلم اللدنى باتباع الطرق الآتية :

١ - تحصيل جميع العلوم وأخذ الحظ الأوفر منها .

٢ - الرياضة الصادقة والمراقبة الصحيحة .

٣ - التفكير ، فان النفس إذا تعلمت وارتضت بالعلم ، ثم تفكرت في معلوماتها بشرط التفكير ينفتح عليها باب الغيب (٤).

والغزالى قد لجأ إلى القول بالعلم اللدنى لتفسير نظرية النبوة . وللفلسفه طريقة أخرى في تفسير النبوة ليس هنا مجال ذكرها . ولا يكتفى الغزالى بالإيمان بالنبوة واتصالها بالله ، ولكنه يضيف إلى ذلك الإيمان بالولاية وهى درجة أقل من النبوة . ولا نشك في أنه آمن بهذه النظرية ، إلا لأنه هو نفسه كان يعتقد في نفسه الولاية .

(١) الرسالة الدينية ص ٤١ (٢) الرسالة الدينية ص ٤٠ و ٤١

(٣) الرسالة الدينية ص ٤١ (٤) الرسالة الدينية ص ٤٨

وخلاله مذهب الغزالى في طريق تحصيل المعرفة أن « الأولى أن يقدم طريق التعليم فيحصل من العلوم البرهانية ما للقوة البشرية إدراكه بالجهد والتعليم . فإذا حصل ذلك على قدر إمكانه ... فلا بأس بعده أن يوثر الاعتزال عن هذا الخلق ، والإعراض عن الدنيا ، والتجرد لله » (١) . وهذا الرأى هو صورة من حياة الغزالى ، لأنه لم يطمئن إلى المعرفة إلا في آخر حياته بعد أن اشتغل بتحصيل العلوم . فالمعروفة عند الغزالى فطرية في النفس ، ولابد في تحصيلها من التعلم أولاً ، ثم التفكير ثانياً .

### ابن سينا :

ولد الشیخ الرئیس ابن سینا عام ٣٧٠ هـ وتوفی عام ٤٢٨ هـ بهمنیان وقيل بأصبهان . وكتب سیرة حیاته بقلمه كما فعل الغزالی في المندى من الضلال . هذه السیر المکتوبۃ بأقلام أصحابها تعتبر مرجعاً هاماً في التاریخ خصوصاً من الناحیة النفیسیة .

ونرى أن نعرض لناحیة من نواحی فلسفته ، هي نظریة المعرفة ، تتممة للبحث الذي بدأناه . فقد رأينا أن إخوان الصناعة يذهبون إلى أن المعرفة كلها مكتسبة ، وأما « المقولات التي هي في أوائل العقول فليست شيئاً سوى رسوم المحسوسات الخزینات الملتقطة بطريق الحواس » .

ويرى ابن سینا غير هذا الرأى ، بل يذهب إلى التفیض ، أى إن المعرفة فطرية ، على الأنصار الأولیات . وفي ذلك يقول : « الأولیات هي قضايا ومقدمات تحدث في الإنسان من جهة قوته العقلية من غير سبب يوجب التصديق بها إلا ذاتها .... إلى أن قال : وجب أن يصدق بها الذهن ابتداء بلا علة أخرى ، ومن غير أن يشعر أن هذا مما استفيد في الحال . بل يظن الإنسان أنه دائماً كان عالماً به . ومثال ذلك : أن الكل أعظم من الجزء ، وهذا غير مستفاد من حس ، ولا استقراء ، ولا شيء آخر . نعم قد يمكن أن يفیده الحس تصوراً

---

(١) میزان العمل من ٢٨

لكل ، وللأعظم ، ولالجزء . وأما التصديق بهذه القضية ( يريد أن الكل أعظم من الجزء ) فهو من جبلته <sup>(١)</sup> .

وعقد ابن سينا فصلا في « شرح ألفاظ يجب التنبيه لمعانيها » منها : العلم ، والعقل ، والذهن ، والذكاء ، والحدس . قال في تعريف العقل : « اعتقاد بأن الشيء كذلك ، وأنه لا يمكن أن لا يكون كذلك طبعاً بلا واسطة ، كاعتقاد المبادئ الأولى للبراهين . وقد يقال لتصور الماهية بذاته بلا تحديدها كتصور المبادئ الأولى للحد <sup>(٢)</sup> ». وسيأتي تفصيل الكلام عن العقل فيما بعد .

ومن البراهين التي يسوقها ابن سينا على أن هذه المعقولات فطرية ، ومن طبيعة العقل وأنها غير مكتسبة ، أن النفس الناطقة ، وبها يسمى الإنسان ناطقاً ، هذه القوة موجودة في كل واحد من الناس طفلاً كان أو بالغاً ، مجنوناً كان أو عاقلاً مريضاً كان أو سليماً . فأول ما يحصل في هذه القوة من المعقولات هي المسماة بداية العقول والآراء العالية : أعني المعانى المتحققة بغير حاجة إلى قياس وتعلم . إذ لو كان لكل واحد من المعقولات حاجة إلى تقدم علم وقياس ، لوصل الأمر إلى ما لا ينتهي . وذلك محال . وظاهر أن من المعقولات معقولات أول لا تحتاج إلى قياس وتعلم في أن تكون معقولات <sup>(٣)</sup> .

ونظم ابن سينا الرأى الذى نحن بصدده في القصيدة المزدوجة في المنطق حيث قال :

وبعضاً مقدمات العقل      كالقول أن الجزء دون الكل  
حصوها لعقلنا بالفطرة      لا يمكن التشكيل فيه الفكرة <sup>(٤)</sup>

هذه المعقولات الموجودة في أوائل العقول بالفطرة دون حاجة إلى تعلم ، يختص بها عقلان من العقول الأربع التي يقسم ابن سينا العقل إليها ، وهى : العقل الميولانى ، والعقل بالملائكة ، والعقل بالفعل ، والعقل المستفاد .

(١) النجاة ج ١ ص ١٠١      (٢) النجاة ج ١ ص ١٣٧ .

(٣) رسالة في السعادة والمجيء العشرين على أن النفس جوهر — جدر أباد — ١٣٥٣ هـ — ص ٥٠

(٤) منطق المشرقيين ص ١٤ .

فالعقل الميولاني تشبهه له بالميول الأولى الحالية في نفسها عن جميع الصور المستعدة لقبوها ، وهي حاصلة بجميع أشخاص النوع في مبادئه فطرتهم . والعقل بالملكة يسمى كذلك عندما تحصل المعقولات الأولى بالفعل ، وبذلك يكون العقل الميولاني قوة ، والعقل بالملكة فعلا .

والعقل بالفعل هو الاستعداد لتحصيل المعقولات الثانية التي هي العلوم المكتسبة ، ويكون ذلك بالفکر والخدس .

والعقل المستفاد هو حضور تلك المعقولات بالفعل للنفس ، أو أن يحصل للمرء المعمول بالفعل **مُشاهداً** ممثلاً في الذهن (١) .

وأحب أن أثبت هنا نص ما ذكره الرازي في لباب الإشارات عن هذه العقول زيادة في التحقيق والتأكيد : « إشارة : النفس الإنسانية لها قوتان : عاملة ، وهي القوة التي باعتبارها يدبر البدن ، وعاقلة و لها مراتب : فأولها كونها مستعدة لقبول الصور العقلية ، وهذه المرتبة مسماة بالعقل الميولاني . وثانيها أن تحصل فيها التصورات والتصديقات البديهية ، وهي العقل بالملكة . وهذه المرتبة مختلفة بحسب كمية تلك البديهيات وبحسب كيفية قوة النفس على الانتقال منها إلى المطلب . وثالثها أن يحصل الانتقال من تلك المبادئ إلى المطالب الفكرية البرهانية إلا أن تلك الصور لا تكون حاضرة بالفعل . ورابعها أن تكون تلك الصورة حاضرة بالفعل ينظر إليها صاحبها وهي العقل المستفاد . » (٢) .

ويبدو لنا أن الدكتور جميل صليبا لم يكن دقيقاً في فهم ابن سينا ، ولهذا ثبت ما ذكره في رسالته وناقشه بعد ذلك . قال : فالنفس تتزعز المعقولات المجردة من المحسوسات الشخصية بواسطة العقل الميولاني ، ثم تنظمها بحسب ما في العقل بالملكة من المعقولات الأولى ، وما تستخرجه من المعقولات الثانية . ولكن العقل الذي تشرق عليه المعقولات هو العقل المستفاد (٣) .

(١) إشارات ابن سينا شرح الطوسي والرازي المطبعة الخيرية ص ١٥٤ - ١٦٠

(٢) لباب الإشارات للرازي - مطبعة السعادة ١٣٢٦ هـ ص ١٧

(٣) أفلطون إلى ابن سينا : الدكتور جميل صليبا - دمشق - الطبعة الثانية

ووجه الخطأ فيما ذكره يقع فيما يأْتِي :

- ١ - قوله إن النفس تنتزع المقولات المجردة بواسطة العقل الهيولاني ؟  
إذ أن رأى ابن سينا أن العقل الهيولاني هو الاستعداد لقبول الصور العقلية ،  
ولا يتم هذا الانتزاع إلا بالعقل المستفاد وله سبيل آخر نذكره فيما بعد .
- ٢ - والخطأ الثاني قوله « تنظمها بحسب ما في العقل بالملائكة من المقولات الأولى » وهذا التنظيم لم يقل به ابن سينا . ثم لم يبين لنا الدكتور صليبا هل المقولات الأولى مكتسبة أم فطرية ؟ .
- ٣ - والخطأ الثالث قوله « ولكن العقل الذي تشرق عليه المقولات هو العقل المستفاد » ، ذلك أن ابن سينا يرى أن الإشراق يكون في العقول الأربع ،  
ولكن منه إشراق بعيد ، ومنه إشراق قريب . وفي ذلك ينص الرازي في الباب :  
« القوة على هذا الاتصال منها بعيدة ، وهو العقل الهيولاني ، ومنها قوة كاسبة  
وهي العقل بالملائكة . ومنها قوة تامة الاستعداد لها أن تقبل بالنفس إلى جهة  
الإشراق متى شاءت بملائكة متمكنة وهي المسماة بالعقل بالفعل . وأما الاتصال  
الناتم فهو العقل المستفاد » (١) .

هذه الإشارة مما هذب فيه الإمام الرازي كتاب الإشارات . أما الإشارة  
الأصلية فقد جرت كما يأْتِي : « هذا الاتصال علة قوة بعيدة هي العقل الهيولاني ،  
وقوة كاسبة هي العقل بالملائكة ، وقوة تامة الاستعداد لها أن تقبل بالنفس إلى جهة  
الإشراق متى شاءت بملائكة متمكنة وهي المسماة بالعقل بالفعل » (٢) .

فابن سينا وقف في إشارته عند الكلام على الاتصال عند العقل بالفعل ،  
على حين يرى الرازي أن الاتصال الناتم يكون بالعقل المستفاد .

ونعود إلى تحقيق البحث الذي نحن بصددده وهو : أيكتسب الإنسان  
المقولات الأولى عن المحسوسات ، أم هي موجودة بالفطرة ؟ وإذا كانت فطرية  
فنَّ أين جاءت ؟

أجاب ابن سينا عن هذه الأسئلة بأن « المعانى الكلية الأولية المتعلقة

---

(١) لباب الإشارات ص ٧٩ (٢) الإشارات ص ١٦٠

بما حصلت في النفس فاما أن تحصل بتصفح الحزئيات ، أو بفيض يتصل بها علوى عن طريق الإلهام ، ولكن المعانى الكلية الأولية لو كانت مستفادة باستقراء الحزئيات لما كانت بها ثقة ، بل وما كانت كليات بالحقيقة » (١).

فنحن نرى أن ابن سينا طرح المسألة على بساط البحث ، ووجد أن الوصول إلى المعانى الكلية الأولية ، سواء أكانت المبادئ الأولى للبراهين أم للحد كما ذكرنا في تعريف العقل ، تكون بطريقين : الأول تصفح الحزئيات وهو استقراء المحسوسات ، والثانى الفيض العلوى وطريق الاتصال . ثم أنكر ابن سينا طريق الحواس ، وآثر طريق الفيض . ودليله على ذلك الثقة الحاصلة في الأوليات وأن هذه الثقة فيها ، هي الدليل عنده على أنها ليست من اكتساب أنفسنا بل من جوهر خارج عنه ، إذ « من بين أن هذه المعانى هي في غاية الصحة والثقة وهى علة الثقة لغيرها ، فإذا حصوطاً بفيض علوى ، ونور إلهى يتصل بها ، فيخرجها من حد القوة إلى حد الفعل . وبالاتحاد بالفيض يعقل » (٢).

ومن أدلة ابن سينا على وجود المعانى الكلية وجوداً حقيقياً خارجاً عنا ، تكتسبها النفس بالاتصال ، أن الصور العقلية تنسى بعد إدراكها ، فأين تذهب؟ فإن قيل إن هناك شيئاً كالخزانة تحفظ فيه الصور العقلية بعد نسيانها فهذا محال « لأن النفس جوهر مجرد ، فلا يمكن أن ينقسم إلى قسمين يكون أحدهما مدركاً والثانى خزانة ، فلم يبق إلا أن يقال إن هنا شيئاً خارجاً عن جوهرنا فيه الصور المعقولة بالذات ، فإذا وقع بين نفوسنا وبينه اتصال ارتسم منه فيما الصور العقلية الخاصة بذلك الاستعداد » .

هذا الاتصال يكون بالعقل الفعال .

وجملة القول – كما يقول الطوسي في شرح الإشارات – « أنا إذا علمنا شيئاً فقد حصلت حقيقته فيما . فإذا غبنا عن ذلك المعلوم استحال أن تكون حقيقته باقية فيما ؛ إذ لا معنى للعلم إلا حصول تلك الصورة في النفس . فتى كانت تلك الصور باقية في النفس استحال أن لا تكون النفس شاعرة بها . ثم إن تلك

(١) رسالة في السعادة ص ١٣ .

(٢) رسالة في السعادة ص ١٣ .

الصور إما أن تكون متحفظة في قوة أخرى ، وهي خزانة لأنفسنا ، وهذا محال ؛ لأن تلك الخزانة إن كانت موجودة في أنفسنا كانت الصور الموجودة فيها موجودة في أنفسنا ، فيعود الحال ، وإن لم يكن موجوداً في نفوسنا فهو موجود مباین لنفوسنا ، ويجب أن يكون بحيث تفيض عنه هذه الصور على نفوسنا عند اتصال نفوسنا به . وذلك الشيء يجب أن يكون عقلاً بالفعل ، وهو العقل الفعال » (١) .

### نظريّة المعرفة عند الفارابي :

أبو نصر محمد بن محمد بن أوزلغ بن طرخان الفارابي ، نسبة إلى مدينة فاراب ، وهي إحدى مدن الترك فيما وراء النهر ، فيلسوف المسلمين ، والمعلم الثاني ، فهو إلى فلاسفة الإسلام كما كان أرسطو - المعلم الأول - إلى فلاسفة اليونان . سئل الفارابي : من أعلم أنت أم أرسطو ؟ فقال : لو أدركته لكتن أكبر تلامذته .

يقص علينا ابن سينا أنه حفظ كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطو عن ظهر قلب دون أن يفهمه إلى أن وقع إليه كتاب الفارابي « تحقيق غرض أرسطو في كتاب ما بعد الطبيعة » فافتتحت له مغاليق فلسفة أرسطو . فهذه شهادة ابن سينا - وهو الفيلسوف صاحب الصدارة في الفلسفة - للمعلم الثاني الفارابي .

توفي عام ٣٣٩ هـ في دمشق في صحبة سيف الدولة الحمداني الذي أكرمه ، وعرف موضعه في العلم ، و منزلته من الفهم .

وله تأليف كثيرة منها « مقالة في معانى العقل » نستخلص منها رأيه في المعرفة . وقد تأثر الفارابي بخطي أستاذه أرسطو في هذا الصدد ، مع بعض التغيير كما يجري عليه أغلب المفسرين . ويسعني في هذا الصدد ببيان أوجه الخلاف بين المعلمين .

قال الفارابي عن العقل : « إن اسمه يطلق على أشياء كثيرة : الأول الشيء الذي به يقول الجمهور في الإنسان إنه عاقل . الثاني العقل الذي يردده المتكلمون على ألسنتهم فيقولون هذا ما يوجه العقل ، وينفيه العقل . الثالث العقل الذي يذكره أرسطو في كتاب البرهان . والرابع العقل الذي يذكره في المقالة السادسة

(١) الإشارات ص ١٥٩ ، ١٦٠ .

من كتاب الأخلاق . والخامس العقل الذي يذكره في كتاب النفس . والسادس العقل الذي يذكره في كتاب ما بعد الطبيعة » (١) .

وقد أحسن الفارابي صنعاً بالتبني على معنى العقل الشائع على ألسنة الجمهور الذين « يعنون بالعقل من كان فاضلاً جيد الروية في استنباط ما ينبغي أن يوثر من خير ، أو يجتنب من شر » .

وكذلك أحسن صنعاً بتعريف معنى العقل عند المتكلمين حتى ينفي اللبس عن هذا اللفظ ، وما يدل عليه من معانٍ مختلفة حين يستعمل في الفلسفة . والمتكلمون « إنما يعنون به المشهور في بادى الرأى عند الجميع . فان بادى الرأى المشترك عند الجميع أو الأكثري يسمونه العقل » .

ولا يخلو هذا التبني الذي بحث إليه الفارابي من سبب ؛ ذلك أن المتكلمين – كما يقول الفارابي – « يظنون بالعقل الذي يرددونه فيما بينهم أنه هو العقل الذي ذكره أرسطو في كتاب البرهان ، ولكنك إذا استقررت ما يستعملونه من المقدمات الأولى تجدها كلها مقدمات مأخوذة من بادى الرأى المشترك » .

وعند الفارابي أن العقل الذي يذكره أرسطو في كتاب البرهان « إنما يعني به قوة النفس التي بها يحصل للإنسان اليقين بالمقدمات الكلية الصادقة الضرورية لا عن قياس أصلاً ، ولا عن فكر ، بل بالفطرة والطبع ، أو من صياغة ، ومن حيث لا يشعر من أين حصلت ، وكيف حصلت » .

ومن الواضح هنا أن الفارابي يعتقد بأن المقدمات الكلية الضرورية موجودة في العقل بالفطرة . ولكن الوجه الثاني للمسألة ، وهو ما ذكره من أنها تحدث في الصياغ من حيث لا يشعر المرء من أين أو كيف حصلت ، يبين لنا أن الفارابي لا يجزم بفطرة الأوليات والبدويات ، بل يجوز حدوثها بالكسب دون أن يعرف حلاً صحيحاً لهذه المسألة . وهذا الموقف مختلف عن موقف غيره من الفلاسفة مثل ابن سينا ، وقد رأينا في البحث السابق كيف يجزم بذلك بما لا يتحمل الشك في أكثر كتبه .

---

(١) الجمجم بين رأى المكيمين – مطبعة السعادة – ص ٥ .

غير أننا إذا تصفحنا ما كتبه الفارابي في موضع آخر من مؤلفاته وجدنا أنه يميل إلى تأييد المذهب الثاني ، ويلتمس له الأدلة ، ونعني حصول المعرفة البدئية عن كسب ، لا عن فطرة .

قال - بقصد الجمع بين رأي الحكيمين أفلاطون وأرسطو ما يأْتى - : ونذكر هذا النص الطويل لما له من أهمية في الموضوع الذي نحن بسبيله فنقول : « من بين الظاهر أن للطفل نفساً عالمة بالقوة ، ولها الحواس آلات الإدراك ، وإدراك الحواس إنما يكون للجزئيات ، وعن الجزئيات تحصل الكليات ، والكليات هي التجارب على الحقيقة . غير أن من التجارب ما يحصل عن قصد ، وقد جرت العادة بين الجمورو بأن يسمى التي تحصل من الكليات عن قصد بـ « مقدمة التجارب » . فاما التي تحصل عن الكليات للإنسان لا عن قصد ، فإما أن لا يوجد لها اسم عند الجمورو ، لأنهم لا يعنونه ، وإما أن يوجد لها اسم عند العلماء فيسمونه أوائل المعرف ، ومبادئ البرهان ، وما أشبهها من الأسماء . وقد بين أرسطو في كتاب البرهان أن من فقد حساً ما ، فقد فقد علماً ما . فالمعارف إنما تحصل في النفس بطريق الحس . ولما كانت المعرف إنما حصلت في النفس عن غير قصد أولاً فأولاً ، فلم يتذكر الإنسان ، وقد حصل جزء وجزء منها ، فلذلك قد يتوجه أكثر الناس أنها لم تزل في النفس ، وأنها تعلم طريقاً غير الحس . فإذا حصلت من هذه التجارب في النفس ، صارت النفس عاقلة ، إذ العقل ليس هو شيئاً غير التجارب » (١) .

وهكذا يضي بنا الفارابي في هذا التحليل البديع مؤيداً نظريته ، حتى ينتهي إلى تعليل رأى أفلاطون المشهور « العلم تذكر والجهل نسيان » بأنه تذكر ما كان في نفسه قديماً ؛ أي ما اكتسبه منذ الصبا .

وتفتقر حيرة الفارابي في مقدمة كتاب تحصيل السعادة حيث يقول : إن العلوم منها ما يحصل للإنسان منذ أول أمره من حيث لا يشعر ، ولا يدرى كيف ومن

(١) المرجع السابق ص ٢٠

أين حصلت ، وهى العلوم الأول ومنها ما يحصل بتأمل ، وعن فحص واستنباط ،  
وعن تعلم وتعلم » (١) .

كيف ومن أين حصلت العلوم الأول ؟

أجاب الفارابي عن هذين السؤالين بشكل آخر في كتاب « آراء أهل المدينة الفاضلة ». ونقصد بالشكل الجديد أنه تحليل فلسفى للموضوع على حين أن ماجاء في كتاب الجمع بين رأى الحكيمين تحليل نفسانى أو « بسيكولوجى ». وخلاصة رأى الفارابي أن الأصل في المقولات الأول المحسوسات ، ولكنها لا تخرج إلى منزلة المقولات إلا بمساعدة العقل الفعال . وإليك نص ما ذكره زيادة في الإيضاح والبيان : « وفعل العقل المفارق في العقل الهيولاني شبيه فعل الشمس في البصر ؛ فلذلك سمي العقل الفعال . وبسمى العقل الهيولاني العقل المفعل . وإذا حصل في القوة الناطقة عن العقل الفعال ذلك الشيء الذي منزلته منها منزلة الصورة في البصر ، حصلت المحسوسات حينئذ عن التي هي محفوظة في القوة المتخيلة مقولات في القوة الناطقة . وتلك هي المقولات الأولى التي هي مشتركة لجميع الناس ، مثل أن الكل أعظم من الجزء ، وأن المقادير المساوية للشيء الواحد متساوية » (٢) .

ونعود إلى الكلام عن أنواع العقول الأخرى التي ذكرها الفارابي في شيء من الإيجاز :

العقل الذي ذكره أرسطو في كتاب الأخلاق ، فالمقصود منه العقل العملي الذي يحصل بالمواظبة على اعتياد شيء ، وعلى طول تجربة شيء . وهذا العقل يتزيد مع الإنسان طول عمره ... ويتناضل الناس في هذا الجزء من النفس الذي سماه عقلاً تفاصلاً متفاوتاً .

أما العقل الذي يذكره أرسطو في كتاب النفس فإنه جعله على أربعة أنواع : عقل بالقوة ، وعقل بالفعل ، وعقل مستفاد ، وعقل فعال .

(١) تحصيل السعادة - حيدر أباد ١٣٤٥ هـ ص ٢

(٢) آراء أهل المدينة الفاضلة - مطبعة النيل ١٣٢٣ هـ ص ٦٤، ٦٥

والعقل بالقوة هو الاستعداد لانتزاع « ما هيات الموجودات كلها وصورها ، دون موادها فتجعله كلها صورة لها » .

والعقل بالفعل هو حصول صور الموجودات ؛ فإذا حصلت فيه المعقولات التي انزعها عن المواد صارت تلك المعقولات معقولات بالفعل ، وقد كانت قبل أن تنزع عن موادها معقولات بالقوة » .

وهنا يلاحظ الفارابي أن المعقولات التي كانت بالقوة معقولات ، تختلف عن المعقولات بالفعل ، لأنها حين كانت بالقوة فهي « صور في مواد من خارج النفس » وإذا حصلت معقولات بالفعل ، فإن وجودها في نفسها ليس وجودها من حيث هي معقولات بالفعل ، وسبب ذلك هو ارتفاع كثير من المعقولات عنها كالأين والكيف .... الخ » (١) .

« والعقل بالفعل متى عقل المعقولات التي هي صور له من حيث هي معقولة بالفعل ، صار العقل الذي كنا نقوله أولاً إنه العقل بالفعل ، هو الآن العقل المستفاد » .

ثم أفرد الفارابي فقرة خاصة بالعقل الفعال قائلاً : « انه صورة مفارقة لم تكن في مادة ولا تكون أصلاً .... وهو الذي جعل المعقولات التي كانت معقولات بالقوة ، معقولات بالفعل . ونسبة العقل الفعال إلى العقل الذي بالقوة كنسبة الشمس إلى العين التي هي بصر بالقوة ما دامت في الظلمة » .

هذا ما أثبته الفارابي نسبة لأرسطو ، وأخذناً عنه ، فإلى أى حد فهم الفارابي أرسطو؟

وهذه الآراء أهي حقاً آراء أرسطو ، أم آراء المفسرين الذين جاءوا بعد أرسطو؟

وهذا يقتضى منا الرجوع إلى التاريخ .

ومن الفائدة أن نتتبع هذا التاريخ لنلمع خلاله تطور الرأي منذ عهد

---

(١) مقالة العقل ص ٩ ، ١٠ .

اليونان إلى عصر المسلمين . ولا يفوتنا في هذه المناسبة أن نذكر أن الفارابي يعتبر أول من فهم أرسطو فهماً جيداً، وأول من بسط فلسفته عند المسلمين ، وهذا السبب سمي بالعلم الثاني . قال ابن قيم الجوزية : « والمقصود أن الملاحدة درجت على أثر هذا المعلم الأول ، حتى انتهت نوبتهم إلى معلمهم الثاني أبي نصر الفارابي ». وذكر ابن خلkan أن الفارابي « تناول جميع كتب أرسطو وتمه في استخراج معانها والوقوف على أغراضه فيها . ويقال إنه وجد كتاب النفس لأرسطو وعليه مكتوب بخط أبي نصر الفارابي « إني قرأت هذا الكتاب مائة مرة » .

ويروى عنه أنه سئل من أعلم الناس بهذا الشأن أنت أم أرسطو؟ فقال : « لو أدركته لكنت أكبر تلامذته » وقال القاضي صاعد في طبقاته : إن الفارابي « بد جميع أهل السلام ، وأربى عليهم في التحقيق فيها (أى صناعة النطق) وشرح غامضها ، وقرب تناولها في كتب صحيحه العبارة ، لطيفة الإشارة ، منها على ما أغفله الكندي وغيره من صناعة التحليل وأنحاء التعاليم » .

فنجن إذ نعتبر الفارابي أول فلاسفة المسلمين على التحقيق ، نأخذ برأى المؤرخين المسلمين أنفسهم ، ورأى المحدثين مثل الدكتور ابراهيم بيوي مذكور في كتابه « منزلة الفارابي في الفلسفة الإسلامية » (١).

ونظرية العقل التي ذكرها الفارابي هي نفس النظرية التي ذكرها أرسطو في الجزء الثالث من كتاب النفس مع تعديلات رأها ، وأخذها عن المفسرين الذين فسروا أرسطو.

ويحسن أن نبدأ بترجمة نص ما ذكره أرسطو بعنوان العقل الفعال في كتاب النفس ، ليكون مرجعاً إلينا فيما نكتب ؛ قال « ولكن حيث إنه في جميع الأمور الطبيعية نميز أولاً شيئاً يكون مادة لكل جنس ( وهذا هو ما بالقوة جميع أفراد الجنس ) ثم بعد ذلك شيئاً آخر يكون علة وفاعلاً لأنه يحدهما جميعاً . والمثال

La Place d'AL Farabi dans l'école Philosophique Musulmane. (١)  
وقد عقد المؤلف فصلين طويلين عن العقل ونظرية الاتصال يحسن بهم  
يريد التوسيع الرجوع إليه .

في ذلك هو الفن بالنسبة للهيوبي . فن الضروري كذلك وجود هذا التمييز في النفس . ذلك أننا نميز في النفس العقل الشبيه بالهيوبي من جهة ، لأنّه يصبح جميع المقولات ، ومن جهة أخرى العقل الشبيه بالعلة الفاعلة لأنّه يحدث جميع الأشياء ؛ إذ أنه نوع من الوجود شبيه بالصوّه ؛ لأنّ الصوّه يحول الألوان بالقوة إلى ألوان بالفعل .

وهذا العقل هو العقل المفارق اللامنفعل ، الذي لا يشبه شيء ، لأنّه في جوهره فعل ؛ ذلك أنّ الفاعل أسمى دائمًا من المنفعل ، والمبدأ أسمى من الهيولي . والعلم بالفعل متعدد بموضوعه ، وعلى العكس فإنّ العلم بالقوة متقدم في الفرد ... فإذا فارق العقل أصبح بالضرورة خلاف ما كان ، والعقل المفارق وحده هو الخالد الأزلي ( ومع ذلك فإننا لا نذكر لأنّ العقل الفعال لا منفعل على حين أنّ العقل المنفعل فاسد ) وبدون العقل الفعال لا شيء يعقل » .

وهناك خلاف كبير بين المترجمين للحدثين على نص أرسطو ، ومرجع هذا الخلاف إلى صعوبة النص واختصاره وتركيزه ، ثم إلى اختلاف المفسرين القدماء مثل الاسكندر ، وثامسطيوس ، وثاوفراستوس ، وغيرهم . فإذا كان الأمر كذلك فليس من الغريب أن ينحو الفارابي نحوًا خاصًا في فهم نظرية العقل عند أرسطو ، وليس من الغريب أن يفهمها غيره من الفلاسفة الإسلاميين على غير هذا النحو .

وتنظيمًا للبحث نذكر أهم الموضوعات التي تنتهي إليها نظرية العقل عند أرسطو والمفسرين ، ثم نناقشها بعد ذلك ، وهي :

- ١ - انقسام العقل ، إلى عقلين : المنفعل والفعال .
- ٢ - خلود العقل الفعال وفساد العقل المنفعل .
- ٣ - مفارقة العقل الفعال .
- ٤ - وحدة العقل الفعال .
- ٥ - اتصال العقل الفعال بالعقل الإنسانية .

ونتكلّم الآن عن النقطة الأولى وهي أقسام العقل .

ومن الواضح في ترجمة النص السابق أن أرسطو يجعل العقل عقلين: المتفعل والفعال ، بينما الفارابي ومن جاء بعده مثل ابن سينا وابن رشد وغيرهما ، يجعلون العقل على أربعة أنحاء ، أو أربعة عقول .

وعند الفارابي أنها عقل بالقوة ، وعقل بالفعل ، وعقل مستفاد ، وعقل فعال . أما ترتيب العقول وأسماؤها عند ابن سينا فهي مختلفة عنها عند الفارابي ؟ فهي : العقل الميولاني ، والعقل بالملائكة ، والعقل بالفعل ، والعقل المستفاد .

وأول من تكلم من المفسرين في نظرية العقل وتوسيع فيها هو الإسكندر الأفروديسي . وعنه أن العقل المتفعل ، ويسمى العقل المادي أو الميولاني كما يسميه العرب ، ليس فيه شيء بالفعل بل كله بالقوة . وسبب ذلك أنه ليس شيئاً قبل أن يعقل ، فإذا عقل اتخد بالموضوع . فالعقل الميولاني ليس إلا الاستعداد لقبول المعانى أو المعقولات ، كالشمع الخالى من كل نقش .  
ومع ذلك فتشبيه العقل بالشمع ، فيه كثير من المجاز ، لأن الشمع مادة ، والعقل المتفعل قوة فقط <sup>(١)</sup> .

هذا هو رأى الإسكندر الأفروديسي في كتاب النفس . والراجح ، إن لم يكن من المؤكد ، أن الفارابي أخذ عن الإسكندر لا عن أرسطو ، لما بين كليهما من تشابه شديد .

ويكفى أن ننظر في نص الفارابي الذى يتحدث فيه عن تشبيه العقل بالشمعة ليزداد عندنا هذا اليقين . قال : « إلا أنك إذا توهمت مادة ما جسمانية مثل شمعة ما فانتقض <sup>إفيها نقش</sup> ، فصار ذلك النقش وتلك الصورة في سطحها وعمقها ، واحتوت تلك الصورة على المادة بأسرها ؛ حتى صارت المادة بجملتها كما هي بأسرها هي تلك الصورة بأن شاعت فيها الصورة ، قرب وهكذا من تفهم معنى حصول صور الأشياء في تلك الذات التي تشبه مادة موضوعاً لتلك الصورة ، وتفارق سائر المواد الجسمانية بأن المواد الجسمانية إنما تقبل الصور في سطحها

فقط ، دون أعماقها . وهذه الذات ليست تبقي ذاتها متميزة عن صور المعقولات حتى تكون لها ماهية منحازة ، وللصور التي فيها ماهية منحازة ، بل هذه الذات نفسها تشير تلك الصور ، كما لو توهمت النقوش والخلقة التي تخلق بها شمعة ما مكعبية أو مدور ، فتفوض تلك الخلقة فيها ، وتشيع وتحتوى على طوها وعرضها وعمقها بأسرها . فحينئذ تكون تلك الشمعة قد صارت هي تلك الخلقة بعينها ، من غير أن يكون لها انحياز بعماهيتها دون ماهية تلك الخلقة بعينها . فعلى هذا المثال ينبغي أن تتفهم حصول صور الموجودات في تلك الذات التي سماها أرسطوطاليس في كتاب النفس عقلاً بالقوة . فهى ما دامت ليس فيها شيء من صور الموجودات فهى عقل بالقوة » (١) .

فهذا التشبيه بالشمعة ، مع التنبية إلى ما بين الشمعة والعقل من فوارق هو بذاته ما نص عليه ونبه إليه الإسكندر كما رأينا .

واتحاد العقل بالموضوع يكون بالعقل الفعال فقط ، وفي ذلك يقول أرسطو «والعلم بالفعل متعدد» (٢) بموضوعه ». أما الإسكندر فإنه يجعل العقل الميولاني خالياً من المعقولات ، فإذا عقل اتحد بالمعقول . ثم عاد الإسكندر فقال : إن العقل الميولاني استعداد وحسب .

وأخذ الفارابي هذا الرأى وسار معه إلى نهاية المنطقية ، فجعل العقل بالقوة هو العقل قبل أن يحصل فيه شيء من المعقولات ، أما بعد انتزاع المعقولات فإنه يصبح عقلاً بالفعل .

ثم وحد بين العقل والعاقل والمعقول . وإليك نص ما قاله : « فإذا حصلت فيه المعقولات التي انتزعتها عن المواد ، صارت تلك المعقولات معقولات بالفعل ، وقد كانت من قبل أن ينزع عن موادها معقولات بالقوة . فهى إذا انتزعت حصلت معقولات بالفعل ، بأن حصلت صوراً لتلك الذات ، وتلك الذات إنما صارت عقلاً بالفعل بالي هى بالفعل معقولات ، فإنها معقولات بالفعل ،

(١) مقالة العقل للفارابي ص ، ٩ .

(٢) في النص اليوناني « هو موضوعه » .

وأنها أعقل بالفعل شيء واحد بعينه ، ومعنى قولنا فيها أنها عاقلة ليس هو شيء غير أن المعقولات صارت صوراً لها على أنها صارت هي بعينها تلك الصور . فاذن معنى قولنا : أنها عاقلة بالفعل ، وعقل بالفعل ، ومعقول بالفعل على معنى واحد بعينه » (١) .

ذكرنا الخلاف بين الفارابي والمعلم الأول على تقسيم العقل ، ذلك أن أرسطو يقول بعقولين : المنفعل والفعال ، بينما الفارابي يجعل العقول أربعة : العقل بالقوة ، والعقل بالفعل ، والعقل الفعال ، والعقل المستفاد ، ولا يتقييد الفارابي بهذه الأسماء إذ يقول في بعض مؤلفاته عن العقل بالقوة إنه الهيولاني ، وعن العقل بالفعل إنه بالملائكة . وحيثئذ نرى أن تسمية ابن سينا للعقل ليس جديدة بل مأخوذة من المعلم الثاني .

وننتقل الآن إلى الكلام على النقطة الثانية من موضوعنا وهي فساد العقل المنفعل ، وخلود العقل الفعال في رأى أرسطو ، ثم نرى رأى الفارابي في هذه المسألة .

ويحسن أن ننقل إليك ما ذكره الفارابي عن هذا الشأن قال : « ولهذا العقل مراتب يكون مرة عقلاً هيولانياً ، ومرة عقلاً بالملائكة ، ومرة عقلاً مستفاداً ، وهذه القوى التي تدرك المعقولات جوهر بسيط وليس بجسم ، ولا يخرج من القوة إلى الفعل ولا يصير عقلاً تماماً إلا بسبب عقل مفارق وهو العقل الفعال الذي يخرجه إلى الفعل ... وهو مفارق للمادة يبقى بعد موت البدن ، وليس فيه قوة قبول الفساد ، وهو جوهر أحدي ، وهو الإنسان على الحقيقة ، وله قوى تنبع منه في الأعضاء ، وظهوره من واهب الصور» .

ورأى الفارابي في هذه الفقرة السابقة التي نقلناها عن عيون المسائل ، أوضح من رأيه في مقالة العقل . قال : « وأما العقل الفعال الذي ذكره أرسطوطاليس في المقالة الثالثة من كتاب النفس ، فهو صورة مفارقة لم تكن في مادة ، ولا تكون أصلاً ، وهو بنوع ما عقل بالفعل ، قريب الشبه من العقل المستفاد » .

---

(١) مقالة العقل ص ٩ و ١٠ .

والفارابي في مقالة العقل أقرب إلى روح أرسطو، بينما رأيه في عيون المسائل نقل عن الإسكندر الأفروديسي وغيره من المفسرين.

وعندما ذكرنا ترجمة نص كلام أرسطو في كتاب النفس وجدنا أنه يجعل العقل المنفعل فاسداً ، والفعال خالداً.

ولا يفوتنا أن نذكر أن الفارابي يسمى العقل بالقوة أو الهيولاني عقلاً منفعلاً كما سماه أرسطو ، وفي ذلك يقول في كتاب آراء المدينة الفاضلة « ويسمى العقل الهيولاني العقل المنفعل ». .

ولا نستطيع أن نستخلص رأى الفارابي عن العقل الهيولاني فهو فاسد أم خالد؟ أما رأيه في العقل الفعال فهو صريح إذ يقول « وليس فيه قوة قبول الفساد » كما نص في عيون المسائل ، غير أن قوله : « وهذه القوى التي تدرك المعقولات جوهر بسيط وليس بجسم » يجعلنا نشعر أنه يعتقد بأن العقل الهيولاني أو المنفعل غير فاسد أيضاً .

ويزيد في اعتقادنا هذا أن الفارابي يفصل فصلاً تاماً وتمييزاً واضحاً بين المحسوس والمعقول ، أو المادة والروح . ولما كانت المادة فاسدة والروح خالدة . وليس العقل مادياً فهو إذن خالد في شطريه المنفعل والفعال .

وإليك نص ما ذكره بشأن الفصل بين المحسوس والمعقول :

« ليس من شأن المحسوس من حيث هو محسوس أن يعقل ، ولا من شأن المعقول من حيث هو معقول أن يحسس ، ولن يستقيم الإحسان إلا باللة جسمانية فيها تتشبع صور المحسوس تشبهاً مستتصحباً للواحق الغربية ، ولن يستقيم الإدراك العقلي باللة جسمانية ، فان المتصور فيها مخصوص ، والعام المشترك فيه لا يتقرر في منقسم ، بل الروح الإنسانية هي التي تتلقى المعقولات بقبول جوهر غير جسماني وليس بتمييز ولا بمتمكن ، بل غير داخل في وهم ، ولا يدرك بالحسس ، لأنه من حيز الأمر ». .

غير أن المسألة وجهاً آخر ، ذلك أن العقل الهيولاني متصل بالفرد وليس مفارقأً ، فهو يظهر بظهوره ويموت بموته ، وفي هذه الحالة يكون العقل الهيولاني فاسداً .

وندعاً هذه المسألة جانباً وهي فساد العقل الميولاني لأن رأى الفارابي عنها غير صريح كما قدمنا ، وتنقل إلى الكلام عن العقل المفارق وهو الفعال . ومن الواضح أن الفارابي لم يأخذ في هذه المسألة برأى أرسطو بل برأى المفسرين كما سنين لك .

ذلك أن أرسطو لم يبسط رأيه بسطاً وفياً شافياً ، أو واضحًا لا يقبل التأويل . يقول أرسطو « لا يكون العقل عقلاً صحيحاً إلا حينما يفارق » .

وقد اعتمد المفسرون على هذا الرأى الغامض المختصر فوصلوا به إلى نهائته المنطقية المختومة . فقالوا إنه لا يفارق حيناً ويفارق حيناً آخر ، بل يفارق في جميع الأحيان . وقالوا إنه يفارقنا يعني أنه منا ثم يفارقنا ، بل هو جوهر ليس منا يفيف علينا من الخارج ، فهو جوهر إلهي . وهذا العقل هو الذي يهدى الإنسان ويضىء له المقولات .

هذا هو تفسير الإسكندر وثامسطيوس وفليوبون وسائر المفسرين اليونان ، وبجميع فلاسفة العرب دون استثناء .

فإن قيل : إن هذا المذهب لا يتلاءم مع مذهب المائين وفلسفة أرسطو ، قلنا : إن أرسطو لم يترجح أن يأخذ <sup>من</sup> أصحاب الفلسفة السابقين عليه بعض الآراء وضمنها مذهبة العام ، ونخص بالذكر بقصد العقل ما أثبتته لانكساجوراس ، دون أن يعني أرسطو بالالتفات إلى مناقضة رأى أنكساجوراس للمذهب العام الأرسطوطاليسى .

فهذه الثغرة التي فتحها أرسطو في فلسفته ، يضاف إلىها نزعة المفسرين الدينية ، هي التي أوجت إليهم أن يأخذوا من أرسطو ما قاله عن مفارقة العقل ، ثم يؤلفوا نظرية تلاءم مع رأيهم في الدين .

أما قول الفارابي إن العقل الفعال « جوهر أحدى <sup>ث</sup> وهو الإنسان على الحقيقة وظهوره من واهب الصور » فأخذوا عن المفسرين لا عن أرسطو .

وكل ذلك قوله في « فصوص الحكم » : « الروح الإنسانية هي التي تتمكن من

تصور المعنى بمحده وحقيقة . وذلك بقوه لها تسمى العقل النظري . وهذه الروح كمرأة ، وهذا العقل النظري كصفاتها . وهذه المعقولات ترسم فيها من الفيض الإلهي كما ترسم الأشباح في المرايا الصقيقة إذا لم يفسد صفتها طبع » .

وقال في موضع آخر : « الحسن تصرفه فيها هو من عالم الخلق ، والعقل تصرفه فيها هو من عالم الأمر . وما هو فوق الخلق والأمر فهو محتجب عن الحسن والعقل ، ليس حججاته غير انكشافه » .

قال دينان في كتابه عن ابن رشد وفلسفته : « إن الإسكندر الأفروديسي هو أول وأعظم المفسرين لنظرية العقل التي وردت في الجزء الثالث من كتاب النفس لأرسطو . ويتضح من كلام ثامسطيوس أن جدلا طويلا شاع في بدء القرون الوسطى حول هذه النظرية . وعندما أن العقل المفارق خارج عن الإنسان وأنه واحد في أصله أى الله ، وأنه كثير بكثره الأفراد الذين يشتركون فيه ، كالأشعة الكثيرة التي تفيض عن الشمس » .

فهذا كله يؤيد ما ذكرناه من أن الفارابي أخذ عن المفسرين في مفارقة العقل ووحدته . ونذكر بعد ذلك رأيه في الاتصال .

إذا كان الفارابي أمنياً إلى حد ما في نقل ما ذكره المعلم الأول عن انقسام العقل إلى منفعل وفعال ، ثم الكلام عن خلود العقل الفعال وفساد المنفعل ، ومفارقة العقل ، فإن الفارابي لم يكن متفقاً مع أرسطو في الرأي عن وحدة العقل والاتصال ، شأنه في ذلك شأن سائر المفسرين لزعيم الماشين .

واتصال عقولنا بالعقل الفعال يفرض حتماً وجود العقل الفعال خارج العقول الإنسانية من جهة ، ثم سعى العقول الإنسانية للاتصال به من جهة أخرى ومحموع هذين الرأيين منقول عن الأفلاطونية الحديثة ، وعن الإسكندر الأفروديسي ، لأن الرأي القائل بالفيض والاتصال كلاماً بعيد عن فلسفة الماشين ، وعن نصوص أرسطو .

والقول بالاتصال يتلاءم كل الملاعنة مع الفلسفة العامة للفارابي ، التي لابد من فهمها أولاً ، لفهم المسائل الجذرية التي تعرض بعد ذلك . ولكل فيلسوف مذهب

عام ، كامل البناء ، تترتب فيه مسائل الوجود في انسجام . وإذا أردت أن تشهد البناء الكامل المذهب الفارابي في الفلسفة ، فعليك أن تقرأ كتابه «آراء أهل المدينة الفاضلة» التي بدأها بالقول في الله وصفاته ، وأنه سبب الموجودات ، ثم انتقل إلى الكلام عن الملائكة ، وضرورة الاعتقاد فيها ، والأجرام السماوية وتدبر الأفلاك ، ثم انتقل إلى الأجسام الهيولانية ، والمادة والصورة ، وفي ترتيب الموجودات الأرضية حتى يصل إلى الإنسان وهو أشرفها وأرقها . ثم يتحدث عن قوى النفس والعقل والتخيل ، والروؤيا الصادقة والوحى ، وينتظر كلامه برأيه في المجتمع والمدينة الفاضلة وشروطها .

هذا التصوير السريع لمذهب الفارابي ضروري لسبعين : الأول لأن العقل يصدر عن الله « وهو السبب الأول لوجود سائر الموجودات كلها » . والثاني أن الله هو الغاية التي يجب أن يتطلع كل إنسان لمعرفته ، ومعرفتنا له تعالى لا تم بالمادة ووسائلها ، بل بالروح أو العقل ، وكلما ابتعد الإنسان عن علاقت المادة اقترب من الله . وهذا هو أول طريق للاتصال : « إذ كلما قربت جواهernا منه كانت تصوراتنا له أتم وأيقناً وأصدق . وذلك أنا كلما كنا أقرب إلى مفارقة المادة كان تصورنا لها أتم ، وإنما نصير أقرب إليه بأن نصير عقلاً بالفعل ، وإذا فرقنا المادة على تمام ، يصير العقول منه في أذهاننا أكمل ما يمكن » .

هذا الكلام السابق شديد الشبه بالصوفية وكلامهم . والفارابي صوفياً حقاً في كثير من موضع كتبه ، خصوصاً في فصوص الحكم وعيون المسائل ، حيث يستعمل اصطلاحات المتصوفة ولغتهم ، وطريقهم في الأداء والتفكير . وقد مر بنا عند ذكر حياته أنه لما ذهب إلى سيف الدولة أقام عنده بزى التصوف .

وأول المبدعات عنه تعالى شيء واحد بالعدد هو العقل الأول ، وعنه العقل الثاني ، والفلك الأعلى « وبحصل عن العقل الثاني عقل آخر ، وفلك آخر تحت الفلك الأعلى .... إلى أن تنتهي العقول إلى عقل فعال مجرد عن المادة ، وهناك يتم عدد الأفلاك ... وهذه العقول مختلفة الأنواع كل نوع منها على حدة . والعقل الآخر منها سبب وجوده الأنفس الأرضية » (١) .

---

(١) عيون المسائل من ٢٥

فالعقل الفعال ، أو العقل العاشر ، في اصطلاح فلاسفة العرب ، هو سبب وجود الأنفس الأرضية ، ولا يكون ذلك إلا عند ظهور البدن . فالعقل الفعال « جوهر أحدي ، وهو الإنسان على الحقيقة »، وله قوى تنبت منه في الأعضاء . وظهوره من واهب الصور يكون عند ظهور الشيء الصالح لقبوله ، وهو البدن » (١).

والفارابي يجعل العقل جزءاً من النفس ، وقد يتكلم عن النفس وهو يقصد العقل من طريق إطلاق العام على الخاص ، قال : « النفس الإنسانية إنما تعقل ذاتها لأنها محبرة والنفوس الحيوانية غير محبرة فلا تعقل ذاتها » . وقال في موضع آخر : « النفوس الإنسانية إذا أخذت من القوة الخيالية مبادئ علومها ، حتى لا تحتاج في شيء مما تحاول معرفته إلىأخذ مباديه من القوة الخيالية ، تكون قد استكملت . وإذا فارقت كانت متخصصة الاستعداد لقبول فيض العقل الفعال » (٢) والقول بالفيض ، وبمغایرة النفس للبدن ، ينصرف إلى مذهبين : الأول وجود النفس قبل البدن مما يحمل على الاعتقاد بقدمها ، وهذا ينافي الدين كما هو معروف ، والثاني التناسخ وهو مخالف للعقائد الإسلامية أيضاً . لهذا بادر الفارابي فنفي هذين الرأيين قائلاً : « ولا يجوز وجود النفس قبل البدن كما قال أفلاطون ، ولا يجوز انتقال النفس من جسد إلى جسد كما يقول التناسخيون » (٣).

وقد ذكرنا كيف يتم فعل العقل الفعال إذ متزلته كالشمس من البصر ، « فكما أن الشمس هي التي تجعل العين بصيراً بالفعل ، والمبصرات مبصرات بالفعل ، بما تعطيها من الضياء ، كذلك العقل الفعال هو الذي جعل العقل الذي بالقوة عقلاً بالفعل » (٤).

هذا مأخذ عن أرسطو كما سبق أن ذكرنا ، ولكن أين رأى الفارابي في الاتصال ؟ رأى الفارابي موجز أشد الإيجاز ، ولم يصرح بالاتصال كما صرخ بالفيض . وفي ذلك يقول : « إن النفس المطمئنة كما لها عرفان الحق الأول بادرها إليها ، فعرفانها الحق الأول وهي بريئة قدسية على ما يتجلّى لها هو اللذة

(١) عيون المسائل من ٣٠ (٢) التعليقات من ١٢، ١٢

(٣) عيون المسائل من ٣٠ (٤) مقالة العقل من ١٤

القصوى . كل مدرك متثنية من جهة بما يدركه تشبه التقبل والاتصال . والنفس المطمئنة ستختلط معنى من اللذة الحقيقة على ضرب من الاتصال فتري الحق وبطل عن ذاتها » (١) .

على أى نحو يكون هذا الضرب من الاتصال ؟ لا نستطيع أن نجد عند الفارابي جواباً شافياً . ولكن لعلنا نلتمس من ذلك شيئاً فيما ذكره عن الروايا والوحى . والروايا والوحى من خصائص القوة المتخيلة . ذلك « أن القوة المتخيلة إذا كانت في إنسان ما قوية كاملة جداً ، وكانت المحسوسات الواردة عليها من الخارج لاتستوى عليها استيلاء يستغرقها بأسرها ، ولا أخذت منها القوة الناطقة ، بل كان فيها ، مع اشتغالها بهذين ، فضل كثير ، تفعل به أيضاً أفعالها التي تخصلها » (٢) ثم قال : « ولا يمتنع أن يكون الإنسان إذا بلغت قوته المتخيلة نهاية الكمال ، فيقبل في يقظته عن العقل الفعال الجرئيات الحاضرة والمستقبلة أو محاكياتها من المحسوسات ، ويقبل محاكيات المقولات المفارقة وسائل الموجودات الشريفة ويراهما ، فيكون له بما قبله من المقولات نبوة بالأشياء الإلهية » (٣) .

فشروط الوحي قوة المخيله ، وتوسيط العقل الفعال « فيكون ما يفيض من الله إلى العقل الفعال ، يفيضه العقل الفعال إلى عقله المنفعل ، بتوسط العقل المستفاد ، ثم إلى قوته المتخيلة . فيكون بما يفيض منه إلى عقله المنفعل حكيمياً فيلسوفاً ومتعملاً على العالم . وبما يفيض منه إلى قوته المتخيلة نبياً منذراً بما سيكون ، وخبراً بما هو الآن . وهذا الإنسان هو في أكمل مراتب الإنسانية ... وتكون نفسه كاملة متحدة بالعقل الفعال على الوجه الذى قلنا » (٤) . ولكنك إذا بحثت عن هذا الوجه الذى يذكره الفارابي للاتحاد ، أو ذلك الضرب من الاتصال ، لم تعر له على أثر .

(١) نصوص الحكم ص ٣٥ (٢) آراء أهل المدينة ص ٧٤

(٤) ص ٨٦

(٣) ص ٧٥

## السببية بين الغزالى وابن رشد

هذه قضية خطيرة حقاً كان لها أعظم الأثر في حياة المسلمين ، ومستقبل حضارتهم ، إذ عليها توقف الأسس التي تقوم عليها العلوم المختلفة ، فيتمنى بذلك أن يرسم الطريق الذي يسلكه العلماء في بحوثهم المختلفة ، ويعضون فيه فيجدونه مفتوحاً أمامهم مذلاً ، مؤدياً إلى أهداف يمكن تحقيقها ، أو ينصرفون عنه لأنه طريق وعر شائك مملوء بالعقبات التي تصدهم عن البحث ، وتلويهم عن النظر إلى الظواهر الطبيعية التي تؤلف بنية العلم ..

فإن سلمنا بوجود أسس يقوم عليها أمكن التقدم العلمي ، وإن أنكرنا هذه الأسس وقف العلم عن التقدم ..

ولقد أخذ المسلمون بالرأي الذي ينكر على العلم أسمه ، فكان ذلك علة التأخر في ميدان العلوم ، وأخذت أوروبا بالوجهة الأخرى من النظر فسار العلم شوطاً بعيداً في سبيل التقدم ، مما نلمس أثره الآن ..

وكان على رأس المهاجمين للعلم أبو حامد الغزالى المتوفى ٥٠٥ هجرية ، الذى ألف كتابه « تهافت الفلسفه » يعرض فيه على الفلسفه والتكلمين ، وبين فساد آرائهم جملة وتفصيلاً ، ويبطل قوهم بقدم العالم وأبديته ، وأبدية الزمان والحركة ، والقول بأن الله لا يعلم الجزيئات ، والقول بضرورة الأسباب والسببات ، وغير ذلك من المسائل ..

ولم يسكت الفلسفه على هذه الدعاوى فكتب ابن رشد فيلسوف قرطبة المتوفى ٥٩٥ هجرية كتاب « تهافت التهافت » يقرع الحجة فيه بالحججة ، والدليل بالدليل ..

وكان الجمود هو القاضى أو الحكم في هذه الخصومة الفلسفية ، فانتصر للغزالى ، وخلع عليه لقب حجة الإسلام . وغضب ابن رشد ، واتهم بالكفر والزندة ، وحرقت كتبه . ولستنا نتعرض لأسباب هذا الاضطهاد ففيه أقوال كثيرة

مذكورة في التاريخ ، ولكننا نرجع أن ميل العادة كانت تعارض الفلسفه عموماً ، وتسخط على ابن رشد على وجه الخصوص .

وترجمت كتب ابن رشد إلى اللاتينية ، وظلت آراءه تدرس في جامعات أوروبا حتى القرن السادس عشر الميلادي ، بل أبعد من هذا .

لقد اصطفت الحضارة الأوروبية آراء ابن رشد الفيلسوف في العلم فهضت نهضتها العلمية التي نشهد ثمرتها في العصر الحاضر ، وسار المسلمين وراء الغزالي فتأخرروا علمياً مما هو واقع أمام بصرنا .

وإذا كان المسلمون خاصتهم وعامتهم قد اقتنعوا بأدلة الغزالي ، فلهم أعداء كثيرة . فالغزالي من أئمة الحدل دون نزاع ، برع في المناظرة ، ورسخت قدمه في المنطق ، وملك عنان الموضوع الذي يجادل فيه الخصوم ، وهو لا يخاطب العقل وحده ، بل يتجه إلى القلب فيلعب على أوتار العاطفة الدينية ، وهي أقوى العواطف في ذلك العصر الذي كان الدين آخرهاً فيه بالقلوب في كل ناحية من نواحي الحياة . وإلى جانب ذلك نجد أنه يحسن عرض الموضوع ويضرب الأمثلة الكثيرة المنوعة ، ويتخذ في الكتابة أسلوباً بسيطاً يفهمه صاحب الثقة البسيرة .

وموضوع التزاع هو الأسباب والسببيات : هل بينهما صلة ضرورية حتى إذا ما وجد السبب نشأ عنه المسبب بالضرورة ، أم أن هذه الصلة غير ضرورية؟ ويرى الغزالي أن هذه الصلة غير ضرورية ، وفي ذلك يقول : « فليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر ، ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر مثل : الري والشرب ، والشبع والأكل ، والاحترق ولقاء النار ، والنور وطلوع الشمس ، والموت وجز الرقبة ، والشفاء وشرب الدواء ، وإسهام البطن واستعمال المسهل ، وهلم جرا إلى كل المشاهدات من المقربات في الطب والنجوم والصناعات والحرف » .

فأنت ترى أنه يبني مبدأ السبيبية<sup>٢</sup> ، ويسوق لذلك مثلاً بعده مثالاً من المشاهدات العامة ليؤكد المسألة تأكيداً لا يقبل الشك . ولكن هذا النفي الحاسم لا يضرّب له جنان ابن رشد الذي يبادر فيقول : « أما إنكار وجود الأسباب

الفاعلة التي تشاهد في المحسوسات فقول سفسطاني ، والمتكلم بذلك إما جاحد بلسانه لما في جنانه ، وإما منقاد لشبهة سفسطائية » .

فالغزالى وابن رشد على طرقٍ تُقْضِي ، الأول ينكر مبدأ العلية وينكر أن المسبيات مستمدّة من الأسباب ، والثانى يقرر هذا المبدأ أو يثبته .

### سخرية الفلسفة ورد الغزالى :

ولما رأى الفلاسفة إنكار الخصوم للمشاهدات المحسوسة ، ردوا عليهم ساخرين ، إذ متى انعدمت الصلة الطبيعية الضرورية بين الأشياء ، لم تثبت على حال ، وجاز أن يقع كل شيء . ومن وضع كتاباً في بيته فن الحائز أن يكون قد انقلب غلاماً ، أو ترك غلاماً في بيته فليجوز انقلابه كلباً ، أو ترك الرماد فليجوز انقلابه مسكاً ، وانقلاب الحجر ذهباً والذهب حجراً . وإذا سئل أحدٌ عن شيء من هذا فينبغي أن يقول لا أدرى ما في البيت الآن ؟ وإنما القدر الذى أعلمته أنى تركت في البيت كتاباً ولعله الآن فرس ، أو أنى تركت في البيت جرة من الماء ولعلها انقلبت شجرة تفاح .

فماذا كان رد الغزالى على هذه السخرية ؟

قال : لم ندع أن هذه الأمور واجبة ، بل هي ممكنة ، يجوز أن تقع ، ويجوز ألا تقع . واستمرار العادة بها مرة بعد أخرى ترسخ في أذهاننا جريانها على وفق العادة الماضية ترسخاً لا تنفك عنه .

وأجاب ابن رشد : ما أدرى ما يريدون باسم العادة ، هل يريدون أنها عادة الفاعل ، أو عادة الموجودات ، أو عادتنا عند الحكم على هذه الموجودات ؟ ومحال أن يكون الله تعالى عادة ؟ فان العادة : ملكرة يكتسبها الفاعل توجب تكرار الفعل منه على الأكثر . والله تعالى يقول : « ولن تجد لستة الله تبديلاً » . وإن أرادوا أنها عادة الموجودات ، فالعادة لا تكون إلا لدى نفس ، وإن كانت في غير ذى نفس فهي في الحقيقة طبيعية ... وأما أن يكون عادة لنا في الحكم

على الموجودات فان هذه العادة ليست شيئاً أكثر من فعل العقل الذى يقتضيه طبعه ، وبه صار العقل عقلاً .

### الله هو الفاعل :

ثم اختار الغزالى مثال النار والاحتراق وناقشه قائلاً : إن الخصم يدعى أن فاعل الاحتراق هو النار فقط ، وهو فاعل بالطبع لا بالاختيار ، فلا يمكنه الكف عما هو طبعه . ولكن هذا غير صحيح إذ أن فاعل الاحتراق هو الله تعالى بواسطة الملائكة أو بغير واسطة ، وأما النار فهى جاد لا فعل لها . وليس للفلاسفة من دليل على قولهم إلا مشاهدة حصول الاحتراق عند ملاقة النار ، والمشاهدة تدل على الحصول عنده ، ولا تدل على الحصول به .

هذا الرأى قريب الشبه من مذهب مالبرانش صاحب مذهب المناسبات *occasionalism* المشهور . وحاصل هذا المذهب الذى يقول به تلميذ ديكارت هو أن كل شيء يحدث بواسطة الله ، أما الأسباب الظاهرة فهى « مناسبات » الإرادة الإلهية .

وهو رأى جميع الذين يردون كل شيء إلى الله ، لا رأى الغزالى ومالبرانش وحدهما .

ونعود إلى الخدil بين الغزالى وابن رشد . فقد أنكر الفلاسفة وقوع سيدنا إبراهيم عليه السلام في النار مع عدم الاحتراق وبقاء النار تاراً ، وزعموا أن ذلك لا يمكن إلا بسلب الحرارة من النار ، أو بانقلاب ذات إبراهيم وبدنه حجراً ، أو شيئاً لا تؤثر فيه النار . ويرد الغزالى عليهم بأن صفة الإحرق في النار غير ضرورية بل ممكنة ، كما أن في مقدورات الله تعالى غرائب وعجائب ، ونحن لم نشاهد جميعها ، فلا ينبغي أن ننكر إمكانها ، ونحكم باستحالتها .

ويبدو أن التعرض للإلهيات كان مثاراً لخوف شديد من جانب الفلاسفة ؛ إذ تكون تهمة الزندقة ، أو إنكار ما جاء في الشرع ، كى توقع بصاحبها شرآً عظيماً . لهذا السبب بادر ابن رشد بنى هذه التهمة بما يفصح عن الخوف الكامن

في نفسه من نسبة الكفر إليه ، وهذا ما يرجح عندنا أن محته كانت لهذا السبب دون غيره ، فقال يرد على الغزالي : « أما ما نسبه من الاعتراض على معجزة إبراهيم عليه السلام فشيء لم يقله إلا الزنادقة من أهل الإسلام ، فإن الحكماء من الفلاسفة ليس يجوز عندهم التكلم ولا الجدل في مبادئ الشرع . وفأعلى ذلك عندهم محتاج إلى الأدب الشديد ». .

### معجزة النبي :

ولعل الغزالي كان مضطراً إلى فسح المجال للمكانت ، ونفي ضرورة الظواهر الطبيعية ، ليتسنى له تفسير معجزات الأنبياء تفسيراً يتلاءم مع المذهب الذي يتصوره . وحاصل هذا المذهب أن الظواهر الطبيعية ليست ثابتة بحيث يمكن القول بوجود الأسباب والمسبيات ، بل هي ممكنة ، وقد تتغير ، والله تعالى هو الذي يغيرها ، وفي مقدورات الله أن يدب الماء بما ليس معهوداً لنا . ولما كانت نفس النبي من الصفاء والاتصال بحيث يطلع على الممكن من الغيب ، وقعت المعجزة ، مثل جواز نزول الأمطار ، والصواعق ، ونزل الأرض ، بقوة نفس النبي .

بل أكثر من ذلك فان في مبادئ الاستعدادات غرائب وعجائب لم نشهد لها ولم نعرفها ، وهذا توصل أرباب الطلعات ، بمعونة الطواعي ومزج القوى السماوية بالخصوص المعدنية ، أى مزج علم خواص الجواهر المعدنية وعلم النجوم ، إلى إحداث أمور غريبة في العالم ، « فربما دفعوا الحية والعقرب عن بلد إلى غير ذلك ». ومن استقرأ عجائب العلوم لم يستبعد من قدرة الله ما يحكي من معجزات الأنبياء بحال من الأحوال .

وأظنك في غير حاجة إلى معرفة الجواب الذي سوف يدللي به ابن رشد عن هذه المسألة الجديدة ، فقد سبق أن أجبت عنها حين تعرض لمعجزة إبراهيم ، وهو أن الكلام في المعجزات ليس فيه للحكماء من الفلاسفة قول . غير أن ابن رشد بعد سوق هذه المقدمة التي يدافع فيها عن نفسه وعن الفلاسفة ، ما عدا ابن سينا الذي يثبت له الكلام في المعجزات على التحويل الذي يحكيه الغزالي ،

عاد إلى تعليل المعجزة بأنها مستحيلة على سائر الناس ، ممكنة للنبي ، لأنه يأتى بالحوارق . ومعنى ذلك أن الأشياء الطبيعية متصلة اتصالا ضرورياً مع استثناء الحوارق للعادات ، وعليها تصدقها بالتسليم . ومع ذلك فمعجزة المعجزات ، وهو كتاب الله العزيز ، ليس معجزاً وخارقاً من طريق السباع ، كانقلاب العصا حية ، بل ثبت كونه معجزاً بطريق الحسن والاعتبار لكل إنسان وُجد ويوجد إلى يوم القيمة . وبهذا فاقت هذه المعجزة سائر المعجزات .

### الطبيعة والعقل والله :

يتصور ابن رشد أن الأشياء الطبيعية متصلة بعضها بعض اتصالا ضرورياً بأسباب محسوسة مشاهدة ، وأن الأسباب فاعلة ، والمسبيات منفعلة . والدليل على ذلك أن لكل موجود فعلاً يخصه ، لأن له طبيعة تخصه . ومعرفتنا بهذه الطبيعة وهذا الفعل هو الذي يسمح لنا أن نطلق على كل شيء اسم واحداً يخصه . ولم يكن لكل شيء اسم يخصه لكان الأشياء كلها شيئاً واحداً ، أو لا شيء . وإنما فاطلاق الأسماء على الأشياء إنما نشأ من وجود طبيعة واحدة ثابتة تخصها ، ولكل طبيعة فعل خاص . فما دام اسم النار باقياً لها وحدها ، فليس ما يجب أن نسلبها صفة الإحراق ، وإلا فلنطلق عليها اسم آخر .

والعقل هو الذي يدرك أسباب الموجودات الطبيعية ، فن رفع الأسباب فقد رفع العقل . وإذا رفع العقل ، ورفعت الأسباب والمسبيات ، فقد بطل العلم ؛  
إذ لن يكون هناك شيء معلوم علمًا حقيقة ، بل ظنناً فقط .

هل يريد ابن رشد أن يقول إن الفاعل الحقيقى ، والسبب في إحداث الأشياء ، العقل أم الأشياء الطبيعية ؟

أعتقد أنى لا أعدو الصواب حين أقرر أن رأى ابن رشد هو العقل لا الطبيعة ؛ فقد ناقش هذه المسألة بصدق ما يقولونه عن جريان الأشياء بالعادة ، وأنكر أن تكون عادة الله لأن العادة مملكة مكتسبة ، وأنكر أن يكون للطبيعة عادة لأنها لا تكون إلا لدى نفس ، بقى أن تكون هذه العادة عادتنا في الحكم على

الموجودات ، وليسـت هـي « شيئاً آخر أكثر من فعل العـقل الذـي يقتضـيه طـبعـه وـبـه صـار العـقل عـقاـلاً » .

وسوف نعرض في إيجاز فيما بعد لمذهب «كانت» Kant، ولعلك تجد كثيراً من الشبه بين رأيه في حكم العقل على الأشياء وبين رأى ابن رشد.

ويذكر ابن رشد أنه يتفق مع سائر الحكماء في أن الموجودات المحسوسة ، ولو أنها فاعلة ببعضها في بعض ، إلا أنها ليست مكتفية بأنفسها في هذا الفاعل ، بل تحتاج إلى فاعل خارج عنها ، فعله شرط في فعلها ، وقد اتفق الحكماء كما يقول ابن رشد على أن الفاعل الأول برأ عن المادة ، وأن فعله شرط في وجود الموجودات وفي وجود أفعالها ، وظاهر أن ابن رشد يريد أن يقول : إن هذا الفاعل الخارج عن المادة هو العقل .

والله هو واهب العقل ، وعنه علم أزل بطبعائِ الأشياء ، فيستطيع أن يعلم منذ الأزل بما سوف يقع ، لأن للموجودات طبائع ثابتة .

وطبيعة الموجود تابعة للعلم الأزلي . وعلم الخالق هو السبب في حصول تلك الطبيعة للمخلوق ، وليس الوقوف على الغيب شيئاً أكثر من الاطلاع على هذه الطبيعة .

## نفر هیوم و بنت:

وقد ييلو لك أن هذه المناقشات الطويلة بين الغزالى وابن رشد عقيمة ، ما كان ينبغي أن يصرف فيها العقلاء وقتهم دون جدوى . غير أن هيوم فى القرن الثامن عشر الميلادى ، أى بعد وفاة ابن رشد بستة قرون ، تناول هذا الموضوع نفسه ، وأفضى فيه ، بما لا يخرج عما كتبه الغزالى وابن رشد ولكن بشكل آخر . ذلك أن هيوم ينظر إلى المسألة محملًا العناصر التى يتألف منها عقلنا خاصاً ببدأ السبيبة ، أى أنه ينقد العقل البشري ، على حين أن الغزالى نظر إليها من وجهة نظر الدين ، وابن رشد من وجهة نظر الفلسفة .

وقد كان لنقد هيوم الموجه إلى الدين والفلسفة جميعاً أعظم الأثر في حياة

فيلسوف من أعظم فلاسفة القرن الثامن عشر خطراً ، قيل إنه أحدث انقلاباً في الفلسفة شيئاً بالانقلاب الذي أحدثه كوبنرنيك في علم الفلك ، ومعنى به «كانت» الذي قال : «لقد أيقظني هيوم من سبات الاعتقادات» .

ويرى هيوم أن الحواس مصدر فكرة السبيبة وجميع الأفكار الأخرى ؛ فالتجربة الحسية هي التي تعلمنا أن كرة البلياردو حين تصطدم بكرة أخرى تحركها وتدفعها إلى اتجاه معين . ونحن لا نعرف بالفطرة أنها تتحرك ولا نعرف اتجاه حركتها . وليس بين ما نسميه علة ، وما نسميه معلولاً ، أية صلة ضرورية توجد بالفطرة . كل ما نعرفه هو أن الأشياء تتتابع على نسق معين . فنحن نرى الحرارة تصاحب اللهب ، ولكننا لا نعلم ما العلاقة بينهما . هل هذه العلاقة مستمدّة من الأشياء الخارجية ، أم مستمدّة من التأمل الباطني لعمليات النفس ؟ الواقع لا هذا ولا ذاك ، بل معنى السبيبة لا يدل على شيء ، فهو من الألفاظ الفلسفية التي اخترعناها وجرينا وراءها . وكل ما نستطيع أن نقوله هو أن السبيبة عادة نشأت بتوالى النظر إلى شيئين بينهما علاقة تتتابع دائمة .

ونظر كانت إلى المسألة من زاوية أخرى ؛ إذ بدأ يخلل العقل نفسه وما فيه من أحكام . والأحكام أساس التفكير . نقول : الحرارة تعدد الأجسام ، وهو حكم علمي ؛ لأنّه ضروري ينطبق على الماضي والحاضر والمستقبل .

بأى حق ثبت أن هذه القضية ضرورية عامة صادقة في جميع الأحوال ؟ هل هي التجربة التي تعلمنا ذلك ؟ ليست التجربة ، لأنّه من المائز أن الحالات التي لم نشاهدها تختلف عما شاهدناه . فالتجربة وحدها لا تكفي في بناء العلم أو المعرفة العلمية .

ولكي تكون الأحكام ضرورية ، أى علمية ، يجب أن تستند إلى مبادئ عقلية أصولها موجودة في العقل كما هي موجودة في الحس بالمشاهدة . فالحواس تقدم مادة الأحكام ، والعقل يقوم يربطها ، ويطبعها بطابعه ، ويضفي عليها من صورته .

فِي الْعُقْلِ عِنَادِرٍ يُضِيفُهَا إِلَى الْعِرْفَةِ الْحَسِيَّةِ الَّتِي يَسْتَقْبِلُهَا مِنَ الْخَارِجِ ،  
فَتَكُونُ كَعْصَارَةِ الْمَعْدَةِ الَّتِي تَخْتَاطُ بِالْطَّعَامِ لِتَهْضِمُهُ .

هَذِهِ الْعِنَادِرُ الْفَطَرِيَّةُ الَّتِي يَنْكِرُهَا الْحَسِيُّونَ ، وَالَّتِي يَحْاولُ «كَانَتْ» فِي نَقْدِهِ  
لِلْعُقْلِ الْخَالِصِ أَنْ يَبْيَنَ وَجُودَهَا هِيَ : الْمَكَانُ صُورَةُ الْإِحْسَاسِ الْخَارِجِيَّةُ ،  
وَالْزَّمَانُ صُورَةُ الْإِحْسَاسِ الدَّاخِلِيَّةِ .

وَإِذْنَ فَالْحَوَاسِنَ تَقْدِمُ لَنَا الْأَشْيَاءُ فِي قَالِبَيْنِ هُمَا الزَّمَانُ وَالْمَكَانُ ؛ وَلِنَذْكُرُ  
لَا نَعْرِفُ الْأَشْيَاءَ فِي ذَاتِهَا ، بَلْ كَمَا تَبْدُو لَنَا خَلَالَ هَذِينِ الْمُنْظَارَيْنِ ، وَإِلَيْهَا  
يَرْجِعُ مِبْدُأُ السُّبْبَيَّةِ الْعَلْمِيِّ .

فِي عَالَمٍ

# الْفَلَسْفَةُ الْحَدِيثِيَّةُ



## سيرة دافيد هيوم

(كتبها بنفسه)

من العسير أن يتحدث رجل عن نفسه طويلاً بدون زهو ، لهذا سوف لا أطيل . وقد يلوح في الذهن خاطر الزهو لأنني أقصد تدوين سيرة حياتي ، غير أن هذا الحديث لن يزيد كثيراً على تاريخ كتاباتي ؛ إذ الواقع أنني أتفق مع معظم حياتي في مطالب وأعمال أدبية ، ولم يكن أول نجاح ظفر به معظم ما كتبت موضعأً للزهو .

ولدت في السادس والعشرين من إبريل عام 1711 بالتقويم القديم – اليليانى – في أدنبوره ، ونشأت من أسرة طيبة من جهة الأب والأم معاً : أسرة والدى فرع من إيرل « هيوم » أو « هوم » ؛ وكان أجدادى ملوكاً أجيالاً كثيرة للضيعة التي يملكونها أخنى .

أما والدى فهى كريمة السير دافيد فالكونر عميد كلية العدل . وورث أخوها لقب لورد هلكرتون .

ولم تكن أسرى مع ذلك غنية . ولما كنت أخناً صغيراً ، فقد كان ميراثى تبعاً لعرف دولى ضئيلاً جداً بطبيعة الحال . كان أبي معروفاً بالخلق الكريم ، ومات عندما كنت طفلاً فتركنى ، وأخنى الأكبر وأخنى ، لعناته والدى ؛ وهى امرأة ذات فضل عظيم ، لأنها على الرغم من شبابها وجمالها ، انقطعت لتنشأة أطفالها وتعليمهم ، ونجحت في مرحلة التعليم العادلة ، وامتلكتني منذ الصغر شهوة الأدب ، تلك الشهوة التي تحكمت في حياتي ، وأصبحت أعظم مصدر للذائقة .

ثم إن ميلى إلى الدرس ، واعتدالى ، واجتهدت ، كان مما أوحى إلى أسرى بأن القانون هو أنساب المهن إلى . غير أنى وجدت في نفسي عزوفاً لا يقاوم عن أى شيء ما عدا طلب الفلسفة والمعرفة العامة ؛ وفي الوقت الذى كان يخلي

إليهم أنني مكب على فوبيت وفينيوس ، كان شيشرون وفرجيل من المؤلفين الذين أغترف من بخارهم سراً .

غير أن ثروتى الضئيلة جداً ، لأنها لم تكن تلائم هذا اللون من الحياة ، وصحتى التي تحطمت بعض الشيء من شدة الطلب ، جعلتني أحاول أن ، أو أرغم على أن أجرب تجربة بسيطة جداً أنزل بها إلى مسرح في الحياة أكثر حركة .

فذهبت عام 1734 إلى برسنول أحمل بعض التوصيات إلى عدد من التجار البارزين ، ولكنني وجدت بعد شهور قليلة أن هذا الميدان لا بلائني بثباتاً . فركبت البحر إلى فرنسا وفي ذهني أن أتابع دراستي في عزلة ريفية ، وهناك استقر بي ذلك اللون من الحياة الذى أبتغيه في مثابرة ونجاح . وعقدت النية على معيشة الكفاف الشديد حتى أعرض النقص في دخلي ، وعلى أن أحفظ استقلالى مما قد يمسه ، وعلى أن أحترم من شأن كل شيء ما عدا تذكرة مواهبي في الأدب .

وألفت رسالى في الطبيعة الإنسانية .... *Treatise of human Nature* حين اعتكاف في فرنسا ، في رانس أولاً ، وفي لا فليش على الخصوص ، وفي أنجو . وبعد أن قضيت في تلك البلاد ثلاثة سنوات في غاية الإمتاع عدت إلى لندن عام 1737 ونشرت في نهاية 1738 رسالى ، ثم ذهبت من فوري إلى والدى وأخى الذى كان يعيش في بيته الريفي منصرفًا بحكمة ونجاح إلى تنمية ثروته .

ولم تلق قط أى محاولة أدبية من سوء الحظ مثلكما لقيت رسالى في الطبيعة الإنسانية ، فقد سقطت من المطبعة مولوداً ميتاً ، ولم تحظ بذلك القدر من الشرف الذى يثير همسات المتعمسين . ولما كنت بالفطرة مرحًا ودموى المزاج ، فقد أفقت من الضربة سريعاً ، وتابعت دراستى بجد عظيم في الريف ، وطبعت عام 1742 في أدنبوره الجزء الأول من « مقالاتى Essays » ولقي الناس الكتاب لقاء حسناً ما جعلنى سريعاً أنسى تماماً فشلى الأول ، وأقمت مع أى وأخى في الريف ، واستعدت في ذلك الوقت المعرفة باللغة الإغريقية الذى كنت

قد أهملتها إهتمالاً شديداً في صدر شبابي . وتلقيت عام ١٧٤٥ كتاباً من المركيز أناندال يدعوني فيه إلى أن أرحل وأعيش معه في إنجلترا . واستبنت كذلك أن أصدقاء ذلك التبليغ كانوا راغبين في أن يضعوه تحت رعايتي وإرشادي ، لأن حالة عقليه وصحتي يتطلبان ذلك ، وأقمت معه اثنى عشر شهراً ، فزاد دخلي الصغير دخلاً آخر بما كنت أتناوله من مرتب في ذلك الحين .

ثم تلقيت بعد ذلك دعوة من الجنرال سانت كلير يطلب مني فيها أن أصبحه سكرتيراً في حملته التي كانت وجهتها أولاً ضد كندا ، ولكنها انتهت إلى غارة على ساحل فرنسا ؛ ودعاني الجنرال في العام التالي ١٧٤٧ أن أصبحه في نفس المنصب ، في بعثته العسكرية المفوضة إلى بلاطني فينا وتورين . ولبست عند ذلك زيًّا عسكرياً برتبة ضابط ، وقدمت في هذين البلطيقين على أنني مساعد أركان حرب الجنرال ، ومع السير هاري إرسكين والكابتن جرانت وهو الآن الجنرال جرانت ؛ ويکاد أن يكون هذان العامان فترة الانقطاع الوحيدة في دراستي خلال حياتي . لقد أنفقهما في متعة وصحبة حسنة ؛ وحصلت من مرتبني مع الاعتدال في النفقة ثروة عدتها كافية في الاعتماد على النفس ، ولو أن معظم أصدقائي كانوا يميلون إلى الابتسام عندما قلت ذلك : جملة القول كنت أملك ذلك الوقت حول ألف من الجنيهات .

كانت تساوري دائماً فكرة أن فشلي في نشر « رسالة في الطبيعة الإنسانية » [ يرجع إلى الشكل أكثر مما يرجع إلى الموضوع . ولقد كنت مخطئاً في عدم تبصرى عندما ذهبت إلى المطبعة في وقت مبكر جداً ، وعندئذ راجعت الجزء الأول من ذلك الكتاب وجعلته في كتابي « بحث في الفهم الإنساني » الذي نشر عندما كنت في تورين . ولم يكن ما لقيه هذا الكتاب في أول أمره من النجاح يزيد شيئاً مذكوراً عن « رسالة في الطبيعة الإنسانية » . وزهدت نفسي عند عودتى من إيطاليا ، إذ وجدت أنجلترا كلها تتحدث عن كتاب الدكتور مدلتون « بحث حر » على حين أهملوا كتابي تماماً ، ومرّوا عليه من الكرام ؛ وطبعت رسائل الأخلاقية والسياسية طبعة جديدة في لندن فلم يكن حظها أفضل لقاء .

كان مزاجي الفطري من القوة بحيث لم يؤثر هذا الفشل المترکر في نفسي إلا قليلاً ، أولم يحدث في نفسي أثراً . وذهبت عام ١٧٤٩ فأقمت عامين عند أخي في منزله الريفي ، لأن أمى كانت قد قضت نحبها ، وألقت هناك الحزء الثاني من مقالاتي وسميت « مقالات سياسية » ، وكذلك « بحث في مبادئ الأخلاق » وهو جزء آخر من رسالتي أعدت كتابته ، وفي ذلك الوقت أخبرني أ. ميللر الوراق ، أن كتبى الأولى ( ما عدا الرسالة سيئة الحظ ) أخذت تصبح موضعأً للحديث ، وأنخذ ما يباع منها يتضاعف تدريجياً ، ومطلبت طبعات جديدة منها . وجاءني ردّان أو ثلاثة ردود في عام واحد من أشخاص معتبرين ذوى مكانة . وتبين لي من قذف الدكتور واربرتون أن الكتب أخذت تُقدّر في الأوساط الطيبة ، ومع ذلك فكنت قد عزّمت على شيء لم أتحمّل عنه ، وهو ألا أرد على أحد . ولما كانت هادئ المزاج فلم أجده صعوبة في الابتعاد عن جميع المنازعات الأدبية . هذه العلامات الدالة على قيام الشهرة مدنى بالتشجيع ، يضاف إلى ذلك الميل إلى رؤية الخانب الحسن من الأشياء أكثر من الخانب السوء ، وهذا الطابع الذهنى يجعل المرء أكثر سعادة من وراثة ضيّعة تدر عليه عشرة آلاف جنيه في العام .

وانتقلت في عام ١٧٥١ من الريف إلى المدينة ، وهى المسرح الصادق لرجل الأدب ، وطبعت عام ١٧٥٢ في أدبى حيث كنت أعيش « مقالاتي السياسية Political discourses » هى الأثر الوحيد الذى حاز نجاحاً عند نشره لأول مرّه ، وأحسن الناس استقبالها في إنجلترا وفي الخارج ، وطبع في لندن في نفس العام « بحث في مبادئ الأخلاق » وإنه ليفضل في نظرى ( ولا يحق لي أن أحكم في هذا الموضوع ) جميع كتاباتي التاريخية والأدبية والفلسفية ، ولكنه خرج إلى الدنيا دون أن يلحوظه أو يلتفت إليه أحد .

وانتخبتى كلية المحامين عام ١٧٥٢ أميناً لكتبتها ، وهو منصب لم أُنل منه إلا فائدة ضئيلة أولم أُنل منهفائدة ما ، اللهم إلا أن أكون صاحب الأمر في مكتبة كبيرة ؛ ووضعت عندئذ مشروع تدوين تاريخ إنجلترا ، غير أن رهبت

فكرة تدوين تاريخ يستغرق فترة تبلغ سبعة عشر قرناً ، فابتدأت من أسرة ستيوارت ، وهو عصر ظنت أن أحداه أخذت تنحرف في التأويل ، ولقد كنت كما أعرف بذلك شديد الأمل في نجاح هذا العمل ، وخيل إلى أنني المؤرخ الوحيد الذي أغفل شأن السلطة القائمة وما لها من اهتمام ونفوذ ، كما أغفل أهواء الشعب الصارخة .

ولما كان الموضوع متصلة بكل سلطة ، فقد ارتقت تحييداً نسبياً ، غير أن فشلي كان يدعو إلى الرثاء ، وهبت في وجهي صيحة واحدة من الاستهجان والعتاب بل والكرابية . فالإنجليز والاسكتون والإيرلنديون ، والهويج والتورى ، ورجال الكنيسة وأصحاب الشيع الأخرى ، وأحرار الفكر والمتدينون والمواطنون ورجال البلاط ، تضافروا على الغضب على ذلك الرجل الذي أقدم يسكب الدموع لمصير شارل الأول وإيرل ستافورد ، حتى إذا خفت حدة غضبهم ، ظهر أن مصير الكتاب آل إلى زوايا النسيان ، مما زاد في كدرى ؛ ولقد أخبرني مستر ملر أنه لم يبع خلال اثنى عشر شهراً إلا خمسة وأربعين نسخة . وفي الحق قلما سمعت في أنحاء المالك الثلاث عن رجل واحد عظمت منزلته ، أو ارتفع أدبه ، استطاع أن يتحمل الكتاب . ومن واجبى أن أستثنى فقط رئيس أساقفة إنجلترا الدكتور هربرج ، ورئيس أساقفة إرلندا الدكتور ستون ، وبيدو أنهما شذا في غرائبها ، فقد أرسل إلى هذان الأسقفيان الجليلان ، كل منهما على حدة ، رسائل تحت على التشجيع .

ومع ذلك فاني أعرف أن عزى قد ثبّطت ؛ ولو أن الحرب في ذلك الوقت لم تكن ناشبة بين فرنسا وإنجلترا ، لاعتكتفت بكل تأكيد في إحدى المدن الريفية في فرنسا ، وغيّرت اسمى ، وما عدت قط إلى وطني . غير أن هذه الفكرة لم تكن عملية ، وكان المجلد أوشك على التام ، فقد عقدت النية على استعادة الشجاعة والثابرة .

وطبعت في هذه الأثناء في لندن كتابي «التاريخ الطبيعي للدين» Natural History of Religion مع بعض الفصول الأخرى الصغيرة ، فلقبه الجمهور

باعراض ، اللهم إلا تلك النبذة التي كتبها الدكتور هيرد يهاجمه فيها ، وقد حوت جميع أنواع المشاكسنة والتعالي والإسفاف الممنوع ، مما تمتاز به مدرسة واربرتون . وروحت هذه النبذة عن نفسى بعض الشيء ، فهى أفضل من لقاء كتابى غير احتفال .

وفي سنة ١٧٥٦ ، بعد عامين من سقوط المجلد الأول ، طبع المجلد الثاني من كتابى في التاريخ ، شاملاً الفترة الواقعة بين موت شارل الأول والثورة . وحدث أن قل سخط المويج على هذا الكتاب ، ولقيه الناس لقاء أفضل ، إلى حد أنه لم يقف على قدميه فحسب ، بل ساعد على إنقاذ أخيه سى الحظ .

ولكنى على الرغم من أنى علمت أن حزب المويج كان صاحب الأمر في جميع المناصب سياسية كانت أم أدبية ، فلم أكن أميل إلى التسليم بادعاءاتهم الفارغة حتى إننى بعد زيادة الدراسة والقراءة والتأمل في حكم ملكى ستيوارت الأولين ، جعلت أكثر من مائة حادثة في صالح التورى . ومن السخرية اعتبار الدستور الإنجليزى قبل تلك الفترة أساساً منتظماً للحرية .

ونشرت عام ١٧٥٩ تاريخ أسرة تيودور ، فتال من السخط مثلما نال تاريخ الملكين الأولين من أسرة ستيوارت . وكان حكم الملكة إليزابيث مقوتاً بشكل خاص ؛ غير أنى أصبحت الآن لا أحفل بحكمة الجمهور ، وأخذت وقد رضيت نفسى ، في عزلى ، بأدنبه ، أنجزت مجلدين الجزء السابق من تاريخ إنجلترا ، وقدمنه للجمهور سنة ١٧٦١ ، فحاز نجاحاً يكاد يكون مقبولاً .

ولكن على الرغم من الواقع والأعاصير التي تعرضت لها كتبى ، فإن الماء منها بلغ حداً جعل ما قدمه لى الناشر من مال يفوق كل ما عرف في إنجلترا من قبل ، فلم أصبح شخصاً أعتمد على نفسى فحسب ، بل أصبحت ثرياً ، فاعتزلت في وطني الأصلى أسكوتلند عازماً لا أخرج منها قط ؛ وقد ارتحت إلى هذا العزم مؤثراً له على استجابة طلب أى شخص عظيم ، أو توثيق العلاقة بأى شخص عظيم . ولما كنت قد اجتررت الخمسين من العمر فقد فكرت في إنفاق بقية حياتي على هذا النحو الفلسفي ، وإذا بي أتلى سنة ١٧٦٣ دعوة من

ليرل هرتفورد ، ولم أكن أعرفه ، لأصحابه في سفارته إلى باريس ، مع الأمل في تعيني سكرتيراً للسفارة في وقت قريب ، على أن أقوم بمهام ذلك المنصب إلى أن يتم التعيين النهائي ، ومع أن هذا العرض كان جذاباً فقد رفضت أول الأمر لسبعين : لأنني كنت زاهداً في وصل العلاقات مع العظام ، ولأنني كنت أخشى ألا ترافق مباحث الحياة في باريس ومجتمعها المرحة شخصاً في مثل سني . ولما ألح اللورد في الدعوة لم يسعني إلا قبولها . كان كل شيء من حيث المتعة والفائدة يجعلني أعد نفسي سعيداً في علاقاتي بذلك النبيل ، وكذلك فيما بعد مع شقيقة الحزب كونواي .

إن من لم يشهد التأثير الغريب للطائف لا يمكنه أن يتصور بحال الاحتفال الذي لقيه في باريس من الرجال والنساء من جميع الطبقات و مختلف المناصب . وكلما تجنبت أدبهم المفرط ، حملوني مزيداً من ذلك الأدب . ومع ذلك فالحياة في باريس مصدر لذة حقيقة بسبب كثرة المجتمعات الرقيقة المثقفة المذهبة ، التي تزخر بها هذه المدينة أكثر من أي مكان آخر في العالم . لقد جال في خاطري بعض الأحيان أن أستقر هناك مدى الحياة .

ثم عينت سكرتيراً للسفارة ، وتركت في صيف عام 1756 لورد هرتفورد عقب تعينه نائب الملك في إيرلندا ، فظلت قائماً بالأعمال حتى وصل دوق رشموند حول نهاية العام ، وتركت باريس في أوائل 1766 ، وذهبت في الصيف التالي إلى أدنبوره على النية السابقة : أن أقرب نفسي في عزلة فلسفية . وعدت إلى هذا المكان ، لا أقول أكثر غنى ، بل أوفر مالاً وأعظم دخلاً من ذي قبل ، بفضل صحبة لورد هرتفورد . وكانت قد سنت تجربة نتائج الحياة السطحية بعد أن جربت من قبل حياة الجد . غير أنني تلقيت عام 1767 من المستر كونواي دعوة لأكون مساعد سكرتير ، فلم أملك رفضها خلق الداعي ، وعلاقاتي باللورد هرتفورد .

وعدت إلى أدنبوره عام 1769 في غاية الراء (إذ كنت أملاك دخلاً يبلغ ألف جنيه في العام) وفي غاية الصحة ، ولو أنني طعنت في السن ، وفي نبتي أن أستمتع طويلاً بالراحة وأنعم بشهرى المتزايدة .

وأصابني في ربيع ١٧٧٥ اضطراب في الأمعاء لم يخفني أول الأمر ، ولكنه أصبح منذ ذلك الوقت ، قاضياً ولا يقبل الشفاء . وأملي الآن في الانحلال السريع لقد تأمت قليلاً من هذا الاضطراب ، والأغرب من ذلك أنه على الرغم من الانحلال العظيم في جسمى لم أشعر قط بضعف قوای العقلية ، حتى إنني لوأردت اختيار فترة من حياتي أوثيرها لأعيشها مرة ثانية ، فقد أميل إلى اختيار هذه الفترة الأخيرة ؛ ولم أزل كما كنت دائماً شديد الجد ، مرح الصحبة . إنني أعد صاحب الخامسة والستين ، حين يموت ، أنه قد معاً بضع سينين كلها أقسام . وعلى الرغم من أنني أرى علامات كثيرة تدل على ذيوع شهرتي التي ازدادت تألفاً ، فاني أعرف أنني لن أستمتع بها أكثر من بضع سينين . ومن العسير أن يتخلص الإنسان من الحياة أكثر مما أنا عليه في الوقت الحاضر .

ولأتم هذه السيرة بذكر أخلاقى الخاصة : أنا الآن ، أو على الأصح كنت رجلاً معتدل المزاج ، صاحب سيطرة ، ذا طبع اجتماعى مرح ، قادرًا على الوداد ولكن قليل الميل إلى العداء ، شديد الاعتدال في جميع أهواى . بل إن حب الشهرة الأدبية ، وهى الشهوة ذات السلطان على نفسي ، لم تفسد قط مزاجى على الرغم من فشلى المتكرر . ولم تكن صحبى بغيضة للشباب والهمل ، كما لم تكن بغيضة للمجددين وللأدباء . ولما كنت أجد لذة خاصة في صحبة النساء العفيفات ، فلم يكن ما يدعوه إلى عدم ارتياحى من استقبالهن لي . جملة القول أنه ولو أن أغلب الناس ، وعظامهم كذلك يشكون من الدسائى ، فإنها لم تمسنى أو تعصى بناها المشئوم . وعلى الرغم من أنني عرضت نفسي لغضب جماعات المدنين والدينيين على السواء ، فيبدو أنهم كانوا عزلاً نحوى من غضبهم المألف ، ولم يشك أصدقائى قط من أى بادرة في أخلاقى وسلوكى ، اللهم إلا بعض المتحمسين ، مع افراض ذلك ، كان يسرهم أن يخترعوا ويدفعوا أى حكاية تبدو محتملة .

لا أستطيع أن أقول إن هذه الخطبة في تأيير نفسي تخلو من الزهو ، ولكنى أرجو أنها ليست في غير موضعها ، وهذه حقيقة من السهل توضيحها والتثبت منها .

## مذهب السبيبية في فلسفة هيوم

نقرأ في ختام الفصل الأول من كتاب هيوم « بحث في الفهم الإنساني »<sup>(١)</sup> ما نصه : « نبلغ السعادة إذا استطعناربط بين حدود الفلسفات المختلفة الأنواع ، بأن نوفق بين البحث العميق والوضوح ، وبين الحقيقة واللهمدة . ونكون أكثر سعادة إذا فكرنا بهذا الأسلوب السهل ، فاستطعنا أن نزعزع أركان الفلسفة الفاسدة ، تلك التي لم تكن تصلح حتى الآن إلا ملذا للخرافات ، وستاراً للخطل واللخطأ » .

وقد مر بنا أن هيوم حين فشل كتابه « رسالة في الطبيعة الإنسانية » ، اختصر الآراء الأساسية وأودعها كتابه « بحث في الفهم الإنساني » . وهذا الكتاب هو الذي ذاع في وسط الفلسفه ، وهو الذي قرأه « كانت » الفيلسوف فقال عنه : « لقد أيقظني هيوم من سبات الاعتقادات » .

كان غرض هيوم كما نص على ذلك أن يزعزع أركان الفلسفة . ولقد طعنه منذ ذلك الوقت فأصابها في الصimir .

وإذا كان حقاً أن « كانت » أفاق من سبات الاعتقادات ، إلا أنه عاد

---

An Enquiry Concerning Human Understanding: (١)

طبعة ليبريزج سنة ١٩١٣

قدم هيوم لهذه الطبيعة بقوله « أغلب المبادئ والاستدلالات الموجودة في هذا الكتاب سبق نشرها في كتاب من ثلاثة أجزاء يسمى « رسالة في الطبيعة الإنسانية » ، وهو كتاب تصوره المؤلف ( يكتب عن نفسه بصيغة الغائب كما هي عادة الانجليز ) قبل مبارحة الكلية ، ثم دونه ونشره بعد ذلك بقليل فلما لم يلق نجاحاً ، أدرك خطأه في الاسراع إلى المطبعة ، فأعاد الكتاب بأسره من جديد في هذه الفصول ، التي يأمل أن تكون قد صحيحت بعض ما جاء من اهمال في التفكير أو التعبير . ومع ذلك فان كثيراً من الكتاب الذين شرفوا فلسفة المؤلف بالرد ، وجهوا سهام النقد لذلك الكتاب الذي ألهه في صباح ، وهو كتاب يبرأ منه المؤلف ؟ فنالوا بذلك نصراً وهذه طريقة تختلف جميع تواعده البلي والعدالة ... لذلك يرغب المؤلف أن تعدد هذه الفصول هي المعبرة وحدتها عن مبادئه الفلسفية واعتقاداته » .

إلى نوم عميق ، فصاغ فلسفته في أثواب « دماغية » لا تحل المشكلات الفلسفية حلاً معمولاً مقبولاً ، ولا تصلح المسلمات التي فرضها فرضاً ، بقوله تارة إنها موجودة بالفطرة أو قبل التجربة ، كالقول بالزمان والمكان ، وتارة أخرى بأنها مسلمات لا غنى عنها لفهم الحياة العملية الخلقية مثل فكرة الله والحرية والخلود النفس ، لا تصلح هذه المسلمات إلا كما قال هيوم « ستاراً للخطول والخطأ » .

ونحب قبل أن نعرض رأي هيوم في السبيبة أن نمهد لذلك برأيه في الفلسفة وفي أصل الأفكار .

يذهب هيوم إلى أن الفلسفة على نوعين ، والفلسفة على ضربين ، لكل منها قيمتها وأثرها في ثقافة البشر .

نوع يعد الإنسان موجوداً للعمل ، يتأثر في سلوكه بالذوق والعاطفة ، وبختار هذا الشيء دون ذاك لما فيه من قيمة . ولما كانت الفضيلة هي أثمن شيء في العالم فإنك تجد هذه الفلسفة تضفي عليها أبهى الألوان حتى تدفعنا في طريق الفضيلة ، وهو الطريق إلى الحمد والسعادة .

ونوع ينظر إلى الإنسان في ضوء الفكر لا السلوك ، ويحاول أن يصوغ عقله أكثر من تشكيل سلوكه . وهذا الضرب من الفلسفة يجعلون الإنسان موضوعاً للتأمل ، فيسعون إلى كشف المبادئ العقلية التي يقوم عليها الفكر ، وتدفع إلى استحسان أو استهجان ألوان العمل والسلوك .

ومن الثابت أن الفلسفة السهلة الواضحة أفضل من الدقيقة المستغلقة ؛ وهذه الفلسفة الواضحة أكثر متعة ، وأعظم ثمرة .

وهنا ترى هيوم يقترب من مذهب « ديكارت » صاحب فلسفة الوضوح والتميز . ولا غرو فالعصر بأسره هو عصر الوضوح . والأساس الذي يعتمد عليه في الوضوح هو العقل السليم (Common sense) دون قيد أو شرط ، على حين يستند « ديكارت » إلى العقل السليم Le bon Sens ، ولكنه يقيم التفكير على المنهج الرياضي المستند إلى مبادئ فطرية في العقل .

فإذا رجع الفيلسوف إلى العقل السليم أمن شر الزلل ، وسار في الطريق المستقيم ، وابتعد عن مخاطر الأوهام . حتى إذا أضفى على فكره ألواناً من الجمال خلد على الزمان .

«فهذا «شيشرون» ذائع الشهرة في الوقت الحاضر (أى في عصر هيوم) على حين قد خبت شهرة أرسطو تماماً . ولقد تختلط شهرة «لابرووير» ماء البحار، أما «مالبرانش» فلا يتعدى مجده حدود وطنه أو جيله» .

والذى يطالب به هيوم أن يتوسط الفلسفه بين التفكير المحسن ، والسلوك الحالى ، أو كما يقول «كن فيلسوفاً ولكن ابق في نمار فلسفتك إنساناً» .

«Be a philosopher, but admit all your philosophy be still a man.» ويدركنا هذا الرأى بما كانت عليه صورة الفلسفه في اليونان ، كما نجدتها ممثلة في سocrates ، وقد ذهبت هذا المذهب في كتابي «معانى الفلسفه» وهو عندي الرأى الصحيح . ومادام المرجع هو العقل السليم : فلن يجد أى إنسان عسراً في أن يكون فيلسوفاً .

ولم يكن هيوم أول من ونجه سهام النقد إلى أرسطو ، ذلك الطود الشامخ الذى ظل رمز الفلسفه قرونًا طويلة من الزمان . سبقه إلى ذلك «بيكون» و «ديكارت» ، وأقاما صرح فلسفه جديدة ليس هنا مجال ذكرها .

إلا أن هيوم اختط سبيلاً أخرى تختلف عن السبيل الذى سلكها ي يكون أو ديكارت . ذلك أنه أراد أن يعلم أولاً حدود العقل البشري ، بأن نحلل قواه تحليلًا دقيقاً لنرى هل في مقدوره أن يبحث هذه الموضوعات المستغاثة البعيدة الغور . وكان هيوم بذلك صاحب المذهب الندى في الفلسفه ، والذى تبعه بعد ذلك «كانت» من بعده .

لذا السبب بدأ هيوم يبحث قبل كل شيء في أصل الأفكار ، ونشأتها ، لأن العقل البشري ليس شيئاً آخر إلا مجموعة من المعانى أو المقولات ، وما العقل إلا مضمونه .

ولقد انقسم الفلسفه من قديم ، ولا يزالون منقسمين ، حول أصل الأفكار

أهى كلها مكتسبة ، أم كلها فطرية ، أم بعضها فطرى وبعضها الآخر مكتسب ؟ (١)  
وقد بربرت هذه المشكلة في القرن السابع عشر ، وتزعم القائلين بالأفكار  
الفطرية « ديكارت » في فرنسا ، وذهب مسٹر « لوك » — كما يسميه هيوم —  
إلى شيء من ذلك ، ولكن على نحو آخر .

أما هيوم ، فقد كان جريئاً ، أميناً على الخطة الفلسفية التي استنها لنفسه  
في استهلال كتابه ، ونفع بها التخلص عن الآراء السابقة المنحدرة إلى تراث الفلسفة  
من قديم الزمان ، والرجوع إلى « العقل السليم » فحسب ، فنظر إلى هذا الموضوع  
نظر إنسان يبدأ بألف باء التفكير .

قال : إن الأفكار على نوعين : انطباعات (٢) « Impressions » ومعان  
أو أفكار « Thoughts or Ideas »

ويبدو أن هيوم هو أول من أدخل لفظة « الانطباع » في اللغة الفلسفية ،  
وتدوّلها الناس في العصر الحاضر ، وهي أشيع الآن في الفرنسية . حدد هيوم  
مدلولها بقوله « إني أعني بالفظ الانطباع جميع مدركاتنا الحسية حين نسمع أو نرى ،  
أو نشعر أو نحب أو نبغض ، أو نزغرب أو نزيد » .

هناك إذن درجتان من الأفكار ، مصدرها واحد ، واحتلافهما في الدرجة .  
أما المصدر فهو الإحساس بالأشياء الخارجية المسماة عادة مدركات حسية  
« Perceptions » ، وكذلك الإحساسات النفسية الباطنة .

هذا الإحساس المباشر أزهى وأبهى وأكثر حياة من تذكره بعد ذلك بعد  
انعدام المصدر ، « كالرجل الذي يحس بألم من حرارة شديدة ، ثم يسترجع الألم  
في ذاته أو يتخيّله قبل وقوعه » .

فالإحساس بالألم هو ما يسميه بالانطباع ، واسترجاع الألم في الذهن  
هو الفكرة . والفرق بينهما في درجة الحياة والقوّة والبهاء .

---

(١) راجع القسم الثاني من كتابنا « معانى الفلسفه » في تفصيل نظرية

العرفة . (٢) هذه الترجمة عن الدكتور محمود عزمي ونواتجه عليهما .

فلنسلم مع هيوم بهذه الاصطلاحات ولا نتوقف لنقدها في ضوء علم النفس ، ثم ننفس معه إلى حيث يريد أن يقودنا .

يقول بعد ذلك ما فحواه : أبعد الأشياء عن الطبيعة والواقع ، وأكثرها انطلاقاً في غير حدود ، هو التفكير الإنساني ، الذي يحملنا على جناح الخيال في لحظة إلى أبعد مناطق الكون ، بل إلى أبعد ما هو من الكون .

وقد ييلو أن الفكر يملك حرية لا تحد ، إلا أن الفحص القريب يبين لنا أن قدرة العقل على الخلق والإبداع ليست شيئاً آخر إلا التركيب والتبدل ، والزيادة أو التقصاص ، في المادة التي تقدمها لنا الحواس والتجربة . حين نفك في جبل من ذهب ، لا نفعل إلا الجمع بين فكريتين قائمتين : الذهب والجبل ، إذ كنا على علم بهما من قبل . ونستطيع أن نتصور حساناً فاضلاً إذ قد سبق في شعورنا تصور الفضيلة التي يمكن أن تربطها بشكل الحسان وهيئته ، وهو حيوان مألف لنا . جملة القول : جميع مواد التفكير منزعة من إحساسنا الخارجي أو الداخلي . أما خلط هذه الإحساسات وتراكبها فهو من شأن العقل والإرادة وحدهما .

والدليل على ذلك فكرة الله ، الدالة على كمال الحكمة ، وغاية الخبر ، وقامت العلم ، فإنها من أنفسنا ، ومن تأمل عقولنا ، فنبسط صفات الخبر والحكمة التي تنسها بحيث تصبح لا حد لها . و لو نظرنا إلى أي فكرة من الأفكار لوجدنا أنها صورة من الانطباعات .

ولا يجب أن يغيب عن بالنا أن فاقد حاسة من الحواس يجهل ما تدركه هذه الحاسة كالأعمى الذي لا يعرف ما الألوان . وكذلك من يجهل تجربة المشاعر فإنه لا يعرفها كما يقول الشاعر العربي .

« لا يعرف الشوق إلا من يكابده ولا الصباية إلا من يعانيها »

فإذا ثبت أن الأصل في الأفكار هي الانطباعات ، فما علينا إذا شككتنا في فكرة فلسفية إلا أن ننظر في الانطباعات التي نشأت هذه الفكرة عنها ، فإن

عجزنا عن ذلك فقد تأيد شكتنا . ومثال ذلك لفظ الفطرة «Innate» فماذا نعني بالفطرة ؟ أعني بها أفكار توجد قبل أن يولد الإنسان ، أو مع ولادته ، أو بعد ولادته . ويدعو هيوم إلى أن الأفكار لا توجد قبل الولادة ، وإنما تنشأ من الانطباعات منذ أن يولد الإنسان ويحس .

ومن الواضح أن الأفكار حين ترتبط في الذهن بعضها بالبعض الآخر إنما تخضع لقاعدة ونظام . يقول هيوم « ولو أن ارتباط الأفكار أمر يبعد من الوضوح مكان شديد ، إلا أنني لا أجد أى فيلسوف قد حاول أن يعد أو يصنف مبادئ الارتباط . وعندى أن الروابط بين الأفكار ثلاثة : التشابه ، والتلازم في المكان والزمان ، والسببية » وقد نسى أن أرسطو قد سبقه بعشرين قرناً من الزمان فاهتدى إلى قوانين الترابط بين الأفكار وقال إنها التشابه ، والتضاد ، والتلازم .

على أن الذي يعنينا في فلسفة هيوم قوله بهذا النوع من الارتباط بين الأفكار وهو صلة السبب بالسبب ، وهو ما أطلقنا عليه « السببية » . وبعد بحث هيوم في السببية من أهم البحوث وأعظمها خطراً في تاريخ الفلسفة ، لأنه يريده أن يهدم ما اصطلح عليه الناس أجيالاً متعاقبة ، وأن يزعزع قواعد الحضارة التي تستند إلى اعتقاد الناس في خروج المسببات عن الأسباب .

ولابد لنا قبل أن نبحث في السببية أن نتساءل هل هو من قبيل الأفكار المرتبطة *Relations of Ideas* أو الأشياء الواقعية *matters of facts* ؟ فهذا هو التصنيف الذي دعا إليه هيوم ، فأدخل تحت القسم الأول علوم الهندسة والجبر والحساب ، أى هذه العلوم التي ثبتت بالبرهان العقلي ، دون حاجة إلى وجود خارجي للحقائق الرياضية .

أما الأشياء الواقعية فإن إثبات صحتها أقل وثوقاً من تلك العلوم الرياضية ، ذلك أن نقيض أى شيء ممكن الواقع ، ولا يمنع العقل التناقض في الأشياء الواقعية . فلنا أن نتصور أن الشمس ستطلع في الغد أولاً تطلع ، وكل الأمررين ممكن ، مع أنهما على طرق نقيض ؛ ومن العبث كما يقول هيوم أن بين فساد إحدى هاتين القضيتيين .

ويبدو أن أغلب أدلةنا التي تتعلق بالأمور الواقعية تقوم على علاقة الأسباب بالأسباب .

والسببية هي المراحلة التي تجيء بعد الحواس والذكرة .  
سل رجلا لماذا يحكم على الغائب كأن يقول : إن صديقه في الريف أوف فرنسا ، وسوف يعطيك سبباً لذلك قد يكون لهذا السبب حقيقة واقعة أخرى ، كأن يكون قد تلقى منه رسالة أو علم منه عزمه السابق . وإذا عثر شخص على ساعة أو آلة أخرى ، في جزيرة مهجورة ، فإنه يستنتج من ذلك أن إنساناً كان على ظهر هذه الجزيرة . وعلى هذا النحو يجري تفكيرنا فيما يختص بالأمور الواقعية . ويقال إن بين الشيء الموجود ، والسبب الذي نعزوه إليه ، علاقة دائمة . وأن هذه العلاقة ترتبط فيما بينهما ، ولولا هذه الرابطة أو العلاقة التي تصل بينهما ، ما تيسر لنا أن نستنتج .

من أين لنا العلم بالسببية ؟ فهو بالفطرة «Apriori» أو بمعنى آخر . هل هذا العلم سابق على التجربة أم لاحق لها ؟ .

يذهب هيوم إلى أن فكرة السببية تنشأ عن التجربة ، وذلك من مشاهدة الأشياء الحزئية مرتبطة بعضها ببعض على الدوام .

والدليل على ذلك أنك إذا قدمت شيئاً جديداً كل الجدة لرجل كامل العقل حاد الذكاء ، فإنه لن يستطيع أن يكشف عن أسبابها ونتائجها . وكذلك آدم ، وقد كان فيها يقال على أتم عقل وأحد ذهن ، لم يكن ليستطيع أن يستنتج من رؤية النار ، وما هي عليه من ضوء وحرارة ، أنها تحرق .

الخلاصة أننا نكشف الأسباب والأسباب لا بالعقل بل بالتجربة .

ولو أننا هبطنا فجأة إلى هذا العالم ، ثم نظرنا إلى لاعب «البلياردو» فلا يمكن أن نستنتج عقلاً أن ضرب الكرة الأولى يسبب حركة الكرة الثانية . ذلك أن حركة الكرة الثانية مستقلة تمام الاستقلال ، ومتميزة تمام التمييز عن حركة الأولى .  
ألق حجراً في الهواء ، وسوف تجد أنه يسقط على الأرض . فاذا نظرت

بالعقل وحده ، فليس هناك ما يمنع أن يصعد الحجر إلى أعلى بدلًا من أن يهبط إلى أسفل .

فنزل الحجر إلى أسفل ، وحرق النار ، وبرد الماء ، كل ذلك أمر تعسفية «Arbitrary» وجدت هكذا في العالم ، فنعلمها بالتجربة ، ولا سبيل إلى العلم بها عقلا ، أو قبل التجربة . وأن كل مسبب فهو عبارة عن حدث مستقل تماماً عن سببه ، ولا يمكن أن نستنبط الأسباب عقلا بدون مشاهدة مظاهر الطبيعة .

وهذا هو السبب في أن الفلاسفة مهما أتوا من نفاذ العقل لم يستطع أحدهم أن يهتدى إلى السبب الأقصى في أي عمل من أعمال الطبيعة . وقد اهتدى الإنسان حقاً إلى اخترال المبادئ الطبيعية بحيث تكون أكثر بساطة . ووصل إلى بعض الأسباب العامة التي أقامها على الملاحظة والتجربة . أما علة هذه العلل فمن العبث أن نصل إلى كشفها ، ذلك أن هذه المبادئ مغلقة ، فلا يستطيع العقل البشري إليها نفاذًا .

لقد باعدت الطبيعة بيننا وبين أسرارها ، ولم تكشف لنا إلا عن المعرفة الظاهرة للأبصار ؛ ثم إن حواسنا تخبرنا عن صفات الأشياء فهي تدلنا على لون الحبز وثقته وقوامه . ولكن الحس لا يستطيع ، ولا العقل كذلك ، أن يخبرنا عن هذه الصفات التي تجعل الحبز صالحًا للتغذية البشر . وعلى الرغم من جهلنا بالقوى الطبيعية فإننا نستبق الحوادث ، ونتوقع نتائج مماثلة لما سبق أن شاهدناه . فلو قدم إلينا شيء يشبه الرغيف وعائمه في صفاتيه ، لتوقعنا منه نفس الغذاء .

نحن إذن نقيم الأسباب والمسبيات على أساس التجارب السابقة . ولكن بأى حق نحكم على المستقبل بما شاهدناه في الماضي ؟ فالحبز الذى أكلته كان مغذياً ، فهل إذا أكلت حبزاً مرة أخرى يغذى ؟ ولماذا ؟ وهل هذه النتيجة ضرورية مختومة ؟

الواقع أن الحكم على المستقبل حكم عقلي . ونستطيع في هذه المسألة أو القضية أن نميز قضيتين مختلفتين . القضية الأولى : لقد ثبت بالتجربة أن هنا

الشيء تعقبه هذه النتيجة ، والقضية الثانية إنّ توقع نتائج مماثلة لهذه الأشياء .  
وليس المماثل دليلاً موجباً لاستنباط النتائج . والتمثيل في المنطق أضعف  
درجات البراهين . وليس المماثل بين الأشياء الموجودة في الطبيعة تماماً ، فالبعض  
متفق في مظهره وصفاته الخارجية ، ولكنك تجد تفاوتاً في طعمه . ويدركنا هذا  
المثال الذي يضر به هيوم بما قاله « ليبنتز » « من أنه لا توجد ورقتان في شجرة  
واحدة ، في غابة واحدة ، مماثلتين تمام المماثل » .

على أننا حين نتوقع النتائج عن الأشياء المماثلة ، نزعم بأن هناك قوى خفية  
هي العلة في إحداث هذه النتائج ، وهي التي تصل بين الأسباب والمسببات .  
فهل لنا الحق إذا رأينا عدداً من التجارب المتشابهة أن نستنتج علاقة بين الأشياء  
المحسوسية وبين القوى الخفية ؟ وعلى أي أساس نبني هذا الاستنتاج ، وما هو الحد  
الأوسط الذي ينقلنا من المشاهدات المحسوسية إلى القوى الخفية .

إننا نفترض أن المستقبل سوف يقع على نسق الماضي ، ولكن ما الحال  
لو تغير الكون واختلف نظام الطبيعة ؟ عندئذ لا يصلح الماضي أن يكون قاعدة  
للحاضر أو المستقبل .

ولنفترض أن شخصاً هبط على ظهر هذه الأرض ، فإنه ولا ريب سوف  
يلحظ تعاقب الحوادث ، ولكنه لن يصل إلى فكرة الأسباب والمسببات ، لأن  
السببية من المعانى التي لا تدرك بالحس ، وليس من المنطق أن يستنتج من تعاقب  
حوادثين أن إحداهما علة ، والأخرى معلول .

ولنفترض أنه عاش على ظهر هذه الأرض زمناً طويلاً يسر له رؤية هذه  
الأحداث المتعاقبة مرات ومرات ، فليس من المنطق أن يزعم أن بعض هذه الحوادث  
سبب لبعضها الآخر . ليست هي السببية التي تبيح له توقع الأحداث ، ولكنه مبدأ  
آخر هو العادة (Custom-habit)

بسطنا من قبل رأى فيلسوف إسلامي ذهب هذا المذهب هو « أبو حامد  
الغزالى » في « تهافت الفلسفه ». والفرق بين الغزالى وهيوم أن حجة الإسلام يزيد

أن ينفي الأسباب حتى لا يكون إلى جانب الله علة مؤثرة في الكون . فالله هو مسبب الأسباب جيئاً ، وهو علة العلل .

أما هيوم فإنه ينفي السببية ولا يجعل الله علة الأشياء . بل لقد اعترض على « مالبرانش » الذي يذهب إلى أن الله هو علة كل صغيرة وكبيرة ، وما الأسباب الظاهرة إلا مناسبات « occasions » لعلة الله .

يذهب هيوم إذن إلى أن اتصال الظواهر بعضها بالبعض الآخر هو « عادة » . وهو لا يزعم أنه يفسر بذلك قوانين الطبيعة ، ولكنه يشير إلى مبدأ تختص به الطبيعة البشرية ، وهو من المبادئ التي يعترف بها سائر الناس ويعلمون أثراها . فالعادة وحدها هي التي تجعل تجربتنا مشمرة ، وتبين لنا أن توقع في المستقبل ما سبق أن شاهدناه في الماضي .

الخلاصة أننا ألفنا أن نرى الحرارة تصبح اللهب ، والبرودة تصبح الثلج ، فإذا شاهدنا بالحواس اللهب أو الثلج توقع العقل بحكم العادة أن مجرد الحرارة والبرودة ، وأن يعتقد في وجودهما . وهذا الحكم عمل من أعمال العقل لا من طبيعة الأشياء الخارجية .

ويبدو أن السبب في اختلاط الأمر على الفلاسفة ، هو عدم تحديد المصطلحات التي تجري في قاموس الفلسفة ، ثم يرتب على ذلك اللبس والغموض . ومن هذه المصطلحات « القوة » « والارتباط الضروري » ، أي ارتباط الأسباب بالأسباب ؛ ومن الطبيعي أن يخلل هيوم هذين الاصطلاحين في ضوء التقسيم الذي ذهب إليه من أن المعانى انطباعات وأفكار ، وأن الأفكار تقوم على الانطباعات . فنحن نرى « كرة البلياردو » تضرب الكرة الثانية فتحرکها ، ولكننا لا نرى في الكرة الأولى هذه « القوة » المؤثرة في الثانية بحيث تكون سبباً لتحرکها . أي أننا لا نرى بالحواس أسباباً ولا قوى ؛ وإنما نرى ظواهر متعاقبة .

ولعل فكرة القوة مستمدة من أنفسنا ، أو هي صورة لما فينا من انطباعات باطنية ، فنحن نشعر في كل لحظة بهذه القوة الباطنة ، ذلك حين نريد فنصرد أمراً إلى أعضاء الجسم أن تتحرک . فشعورنا بأفعالنا الإرادية هو مصدر فكرة القوة في الطبيعة .

ومع ذلك فهناك اعترافات كثيرة نسوقها على صحة الاعتقاد بهذه القوة النفسانية ، وأنها علة حركة الأعضاء وعمل الوظائف العقلية . فالامر في الظواهر النفسية فيما يخص بالأسباب والمسبيات هو كالأمر في الظواهر الطبيعية .

وأول اعتراف : هو أن اتصال النفس بالجسم من المسائل الشديدة الغموض ، إذ يقال إن هناك جوهراً روحانياً يؤثر في الجسم المادي ، وهذا الجوهرا الروحاني أو النفسي يحتاج قبل كل شيء إلى الإيضاح .

والاعتراف الثاني : لماذا نستطيع تحريك بعض أعضاء الجسم ، ونعجز عن تحريك بعضها الآخر ؟ فنحن نحرك اللسان والأصابع ، ونعجز عن تحريك القلب أو الكبد .

والاعتراف الثالث : أنه ثبت من علم التشريح أن الحركة الإرادية لاتنتصب مباشرة على العضو الذي يتحرك ، بل على عضلات وأعصاب تتصل بهذا العضو . والخلاصة أن فكرة القوة النفسانية ، هي كثيلتها الطبيعية ، ليست شيئاً آخر إلا حكم العادة .

الواقع أن أغلب الناس لا يجدون صعوبة في تعليل الظواهر المألوفة في الطبيعة مثل سقوط الأجسام ، ونمو النبات ، وتناسل الحيوان . وهم لطول عهدهم بروءية هذه الظواهر المألوفة لا يتوقعون غيرها ، ولا تستطيع عقولهم أن تتصور حدوث ظواهر مخالفة عن الأسباب المزعومة ، حتى إذا صدتهم الطبيعة بما فيها من شنود كالزلزال والبراكين وسائر الموارق ، عجزت العقول عن التعليل ، والتمسوا الأسباب في قوى غير منظورة ، أو قالوا : إنها من عند الله . ويشير هيوم بقوله إنها من عند الله إلى « ديكارت » تارة وإلى « مالبرانش » تارة أخرى . ولا يعنينا أن نبسط ردوده عليهم ، فليس هذا هو المجال . وإنما نحب أن نقول إن نقد هيوم في السبيبة ، وبخثه في العقل البشري ، هو الذي هيأ « لكان » « أن يقيم فلسفته المتمالية ، كما نحب أن نذكر أن العلم الحديث قد أخذ بوجهة نظر هيوم فأثر الابتعاد عن القول بالسببية ، وبالأسباب كأنها قوى مؤثرة في المسبيات .

## تقدير الجمال

أسئلة تختصر على البال ، وليس من العسير الجواب عنها ، مع أنها تدور في أذهاننا كلما شاهدنا الأشياء الجميلة والآثار الفنية البدعة . ماذا نعني بالجمال؟ وهل يوجد ميزان أو موازين نرجع إليها في تقدير الأشياء الجميلة؟ وما الدور الذي يلعبه العقل أو الذوق في تقدير الجمال؟ وهل الجمال تعبير عن مكونات الفوس ، أو صفة من صفات الأذهان والعقول ، أو أثر من آثار الخلق والإبداع؟

ولندع هذه الأسئلة التي تضرب في الفلسفة إلى الصimir ، لنقف موقفاً بسيطاً يقفه كل إنسان عند ما يعجب بقصيدة من الشعر ، أو يطرب من نغمة موسيقية ، أو يتذوق أثراً من هذه الآثار الفنية في الرسم والتصوير والنحت وما إلى ذلك . إنه يقول لهذا جميل ، فما هو سر الجمال ، وما موضع الإعجاب؟ إن قلت: الجمال لذة الحواس كالبصر والسمع ، فليس الأمر كذلك ؟ لأن الجمال متعة تضاف إلى الحواس ، لا لذة تستمد منها . فأنت تجد لذة في الطعام ومتعة في النظر إلى المائدة الجميلة وقد نضدت بالزهور .

والفرق بين هذا وذاك هو الفرق بين الحيوانية والإنسانية . وفي ذلك يقول الفارابي في الفصوص « العمل الحيواني جذب النافع ويفتن فيه الشهوة ودفع الضار ويستدعيه الخوف ، ويتولاه الغضب . والعمل الإنساني اختيار الجميل » .

ولقد ذهب المحدثون من الفلاسفة ابتداء من كنت وهيجن ، إلى لا لو وكروتشي وجيو ، مذاهب شتى في تفسير الجمال ، وتعليق الإعجاب به ، وبسط الموازين لتقديره ، غير أن ديلاكروا لا يرضى عن أي مذهب من هذه المذاهب ، ويعد كل واحد منها ناقصاً من وجهه ، صحيحاً من وجه آخر

ثم يختت كلامه بأن الفن ليس : « إحساساً أو صورة ، أو اثنالفاً في الأرواح أو حقيقة ، أو البصر بالمثل ، ولكن كل ذلك ، حيث كان فيضاً لقوة مبدعة مؤلفة » .

ويبدو أن مذهب أفلاطون قد أهمل في زوايا النسيان ، أو أدرج في ذيل المذاهب ، مع أنه الفيلسوف على التحقيق ، وعنه أخذت الفلسفة الألمانية المثالية ، والعلم الحديث يأخذ بتفسيره الرياضي للكون ، بعد أن ظلت الحضارة الإنسانية ترسف في أغلال مادة أرسطو وصورته حول عشرين قرناً من الزمان فلم تتقدم .

ولعلنا إذا رجعنا إلى مذهب أفلاطون في الجمال ، ثم أضفنا إليه شيئاً من التعديل ، أن نكون أدنى إلى التفسير الصحيح .

يصف أفلاطون في محاورة المأدبة رحلة النفس الإنسانية في طلب الجمال ، وهنا نجد الكاهنة ديوتينا تدل سقراط على السبل التي ينبغي على الذين ينشدون معرفة « مثال الجمال » اتباعها . فالسبيل الوحيد أن يقدر المرء أولاً جمال شيء واحد جميل ، ثم يتدرج إلى مرحلة ثانية يقدر فيها جمال عدة أشياء ويلحظ ما بينها من مشاركة . والمرحلة الثالثة تقدير الجمال المعنوي ، الذي يخلو من علاقته المادة ، كالجمال في الأنظمة والتواميس .

وهذا كله لا يكفي في بلوغ المثال ، أو على حد تعبير أفلاطون في «البصر بالمثال » إذ لا بد من دراسة عميقة لفرع من فروع المعرفة اليقينية ، هي الرياضة بأقسامها : الحساب والهندسة والفلك . ولن يبلغ الفنان المثال بالذات إلا إذا امتلك ناصية العلم الرياضي . ومن المؤثر عن أفلاطون أنه كتب على باب مدرسته « من لم يكن مهندساً فلا يدخل علينا ». ويرى الفارابي في كتاب تحصيل السعادة أن أول أجناس الموجودات التي ينظر فيها الإنسان علم الحساب والهندسة وما يلحق الأعداد والأعظام والأشكال من « خاصة التقدير ، وجودة الترتيب ، وإتقان التأليف ، وحسن النظام » .

كيف ينتقل الإنسان من مشاهدة الأشياء الجميلة ، ودراسة الحساب

والمهندسة إلى البصر بالمثال ؟ هنا نجد أفلاطون يلبس مسوح المتصوفة فيحدثنا بأن اشتغال النفس بالدرس والطلب يؤدي إلى مكافأتها باشراق نور المثال كما يندفع اللهب من النار . فالتحصيل شرط ، والبصر بالمثال إلهام .

وإذا رجعنا إلى نظريات المحدثين من علماء النفس وما حقيقته في كلامهم عن الإبداع في الفنون ، وجدنا بينهم وبين مذهب أفلاطون شيئاً كبيراً .  
وجملة ما يذكرونه أن الأثر الفني ، إبداعاً كان أو تقديرآ ، تجسيداً كان أو تفكيراً ، يمر في أربعة مراحل : الإعداد ، والحضانة ، والإشراق ، والتنفيذ أو التحقيق . والإعداد يشبه مرحلة الدرس والتحصيل عند أفلاطون .  
ويعزّو علماء النفس إلى فترة الحضانة أهمية خاصة ؛ إذ أن الفكرة تنحدر من الشعور إلى اللاشعور ، وتظل كامنة ، ولكن العقل يصرّفها ويقلّبها دون وعي من صاحبها . ولهذا كانت أعظم أعمال العباقرة ماجاءت بعد فترة من الكسل أو الراحة بعد الكد والتعب . ثم تبرز الفكرة الجديدة ، أو الصورة أو العمل الفني أو هذا المثال الذي تحكى عنه أفلاطون ، وكأنه كما يقول الفريد دي موسى « يجهول يهمن في آذاننا » وهكذا يحصل إلهام الفنان ، ووحي الشاعر ، واختراع العالم .

ويشهون هذا الإلهام أو الوحي بظرفه ينتقل فيها العقل بعد الإعداد والدرس إلى الكشف ، وهي ظفرة تستند إلى العلم السابق ، ولكنه لا يقتضيها بالضرورة ، ولهذا يلجم العلماء إلى التحقيق حتى يتثبتوا من هذا الكشف .

والخلاصة عند أفلاطون أن الحمال ، ابتكاراً كان أو تقديرآ ، فهو نوع من الكشف عن مثال الحمال ، نصل إليه بالمعرفة ، ونهندي إليه بطول الخبرة والممارسة . وبعد فان تقدير الحمال لا يرجع إلى الذوق والوجدان بل إلى « المعرفة » . فالحمل على ذلك موضوعي لا شخصي .

أى أن الميزان في تقدير الأشياء الجميلة ميزان خارجي مستمد من طبيعة الأشياء نفسها ، فلا يقوم على هوى الشخص أو مزاجه .

فإذا كنت ت يريد أن تحكم بين أبي تمام والبحترى ، أو بين شوقى وحافظ ، أيهما أعلى شعرآ وأصدق فنا ، فلا بد أن تكون على علم وثيق بالشعر وموازينه ،

نم لا يكفي أن تحفظ علم العروض ، بل ينبغي أن تمارس النظم حتى يصير الشعر عندك ملكرة أو عادة ، وعندئذ فقط تهتدى إلى «مثال الحمال» في الشعر ، حتى إذا نظرت في قصائد الشعراء ، ووجدت أنها تطابق هذا المثال الموجود في ذهنك كانت جميلة ، وإذا وجدتها تبعد عن هذا المثال كانت قبيحة .

وفحوى هذا المذهب أنك لا تصلح حكماً بين الشعراء إلا إذا كنت شاعرًا ، ولا ناقداً لصورة زيتية إلا إذا كنت رساماً ، ولا بصيراً بالألحان إلا إذا كنت موسيقياً . ولهذا السبب يختص الناس إلى النقاد والفنانين والخبراء . ومع ذلك فقلما تجد اتفاقاً بين النقاد على جمال شيء يحكمون فيه ، لأن المثال يعوزهم ، بل لأنهم قد يرجعون إلى النونق والعاطفة .

أما الحانب الآخر في مذاهب الحمال ، فهو الذي يعتمد في التقدير على الشخص . وعلى رأس المطربين في المذهب الشخصي تولستوي ، وله كتاب مشهور عنوانه « ما هو الفن » ؟ انتهى فيه إلى أن قيمة الأثر الفني ، شرعاً كان أو تصويراً ، لحناً أو تمثلاً ، إنما يعتمد اعتماداً تاماً على تأثيره في أشخاص الناظرين إليه .

الفن في رأي تولستوي هو نقل الانفعالات التي أحسوا بها ، ونقلها عن طريق هذه الآثار الفنية إلى الناس ، وهذا هو الفن : تأثير ، ثم تعبير ، ثم تأثير . وميزة الفنان أنه أقدر من غيره على التعبير . سئل أحد هم لماذا كان المتنبي أعظم الشعراء ؟ فأجاب « لأنه يحكي عن خواطر الناس » .

وي ينبغي أن يرمي الأثر الفني إلى الحمال ، والحمل فقط ، فإذا جمع بين الحمال واللهمة لم يكن فناً سامياً . فإذا أخذنا بمذهب تولستوي وأردنا أن ننصب الميزان للحكم على لحن أو قصيدة أو صورة ، فعلينا أن نعرضها على الناس ، ثم نعدكم شخصاً أعجبوا بها ، واهتزوا ، وتأثروا . ذلك لأن الحمال ليس موضوعياً أو مستمدًا من طبيعة الآثار الفنية ، بل الحمال صفة للتأثير الحادث في نفوس الذين يشاهدون الآثار الفنية ، فالحمل تجربة شخصية ، ووظيفة الفنان أن يبرز الإحساس بالحمل في أعين الناظرين .

وهذه مثالية حادة تشبه ما يقوله أنصارها من أن الحرارة ليست صفة في النار ، بل هي التأثير الحادث من النار في الحواس .

ولعمري إن هذا المذهب يجعل من الفن شيوعية ، ويرد أحكام الحمال إلى العامة والجمهور ، فينزل بقدرها ، ويحيط بمستواه ، ثم يرد التقدير إلى الحكم والعدد ، لا إلى الكيف والقيم .

والماهاب الشخصية هي التي تسود حضارة اليوم . في الفلسفة تجد الوجودية ، وفي الأخلاق التفعية ، وفي الفن الإحساس الشخصي . وقد عدل بعضهم عن هذه الذاتية الصارخة ، وجمع بين وجdan المشاهد وموضع الآخر الفي . ويقولون في ذلك إن ما نسميه الحمال هو راحة الانفعال . فتحن عندما نحكم على شيء بأنه جميل ، إنما يعني أن بعض التوازن النفسي قد بربرت عند مشاهدة هذا الشيء إلى حالة من التوازن أو الانسجام الوجودي . فإذا حدث هذا الانسجام ارتاحت النفس ، وسلمت بوجود الحمال فيما تشاهده . وحاصل هذا المذهب أنك تخلع نفسك وإحساسك على العالم الخارجي .

ويقوم هذا المذهب في الواقع على أساس من علم النفس . فالإنسان مركب من دوافع بعضها فطري وبعضها مكتسب . وهذه الدوافع تكون عادة متنافرة ، وفي صراع دائم ، ومن الخبر تنظيمها وتأليفها ، بحيث يتسعى لكل دافع نفسي أن ينطلق في حرية بدون أن يتنازع مع غيره من الدوافع .

فإذا حدث التنظيم التام للدوافع أحسستنا بالحمل في الأشياء .

على أن المذاهب الشخصية لا تستطيع أن تثبت طويلا أمام النقد . في الأشياء عناصر موضوعية لا غنى عنها ، ولا يمكن إغفالها بحال من الأحوال . هل تستطيع أن تفرض شرعاً غير موزون ؟ إن البيت المكسور ليفسد القصيدة ، واللحن يسيء إلى الكاتب ، والجهل بتشريع الجسم يجعل المثال عاجزاً .

ويبدو أن الذين يأخذون بالمذاهب الشخصية يخاطرون في تقدير الحمال بين الوجود والمعرفة ؛ إنهم ينكرن وجود الشيء الحميم وتأثيره في النفس

ولايعرفون إلا بانفعالاتهم وعواطفهم ، وتوافق هذه الانفعالات وانسجامها .  
فإن قالوا : نحن لا ننكر وجود الأشياء الجميلة ، قلنا : إنها في ذاتها  
خصائص تجعلها جميلة . والخلاف بيننا وبينهم في « معرفة » هذه الخصائص ،  
فإنخروج على قواعد الموسيقى يجعل اللحن متنافراً تجاه الأسماع .

الحمل إذن تناسب وتوافق في الأشياء ذاتها . ونحن لا ننسى الحمل  
إلا عندما ندرك هذا التنااسب ونعيه ويكون حاضراً في الذهن كالمقياس أو الميزان ،  
وهذا هو المذهب الذي نؤثره . في كل شيء جيل مادة وصورة كما يذهب  
أرسطو : مادة الشعر المعانى والألفاظ ، وصورته الأوزان ؛ ومادة التصوير الألوان  
وصورته التأليف في انسجام ؛ ومادة الموسيقى الأصوات والأنغام ، وصورتها  
الزمان . هذا الحانب الصورى لا غنى عنه وعن معرفته والخصوص له ، وهو  
الذى نسميه مثل أفلاطون . فالترتيب ، والتتابع ، والانتظام ، وحسن التأليف ،  
وضبط الإيقاع ، ولطف التداخل بين الأجزاء ، ووحدة الشىء في وضوح  
وأنسجام ، هذا كله مصدر الحمل .

والمرجع فيها ذكرنا إلى الإحساس بالزمن وإدراك قيمته ، ولا يعنينا أن  
ندخل في قضية الزمان أنسانى هو أم طبيعى ، وإنما الذى يعنينا أن نقرره هو  
أن إدراك الزمان المنقسم ، والإيقاع المنظم ، والتوقيت المؤتلف ، هو السرف  
الحمل . في حفيظ أوراق الشجر اهتزازات لا تختلط في تنافر ، بل تتناسب في  
انسجام . فأنت تجد الحمل في مشية المرأة لأنها تخطو وكأنها ترقص . والرقص  
مشية تجري مع الزمن المنظم .

وكلما أردنا أن نعبر عن إعجابنا بشىء جميل قلنا : لقد جعلنا نهتز طرباً ،  
أو نرقص طرباً . فلا عجب إذن أن يكون مرجع تقدير الحمل إلى الإحساس  
بالزمان ، وإدراك ما ينطوى عليه من تناسب وانسجام .

فإذا سلمنا معى بهذه المقدمات ، كان من العسير بعد ذلك أن تومن مع  
الفلسفه القائلين بأن « الفن حرية » ؛ إذ كيف يصح أن تجري الفنون الجميلة  
طبقاً لأوضاع ونظم ، أكثر الناس التزاماً لها هم الفنانون أنفسهم حين يدعون

الأشياء الجميلة ، أو النقاد الذين يحكمون على هذه الآثار ، ثم يقال بعد ذلك إن الفن حرية ؟ إن كنت تقصد أنها حرية كحرية العصفور السجين في القفص يتنقل بين جدرانه من جانب إلى آخر ، فلذلك أن تسمى هذه الحركة حرية .

ولذلك أن تقول إن من يسعى إلى إدراك الجمال ، إنما يسير حراً حتى يعثر على هذا النظام البديع ، فيدركه ، سواء أكان من إبداع الطبيعة أم من خلق الإنسان ، ثم يجد لذة في الاستمتاع بهذا النظام وما فيه من جمال .

وهنا نجد الفلاسفة يقولون إن عين الجمال أصدق نافذة نطل منها على سر الكون ومكونات الطبيعة . ومن أقوال هيجل : « إن آثار الفنون ليست مظاهر بسيطة ، وإنما تنتطوي على الحقيقة أكثر مما تنتطوي عليه مظاهر الموجودات في هذا الكون . ذلك أن العقل يجد مشقة في النفاذ إلى باطن الطبيعة ولا يشق عليه النفاذ إلى صميم الآثار الفنية ». والسر في ذلك أن صاحب النونق الجميل يبصر صور الأشياء ، وعلاقتها بعضها ببعض ، ويميز حقائقها الباطنة ، ثم يعرّيها من علاقتها المادة التي تشبهها ، ويعبر بعد ذلك عن هذه الصورة المجردة التي أبصرها في الأشياء الطبيعية والمجتمع الإنساني : في تمثال أو صورة زيتية أو قصيدة من الشعر أو قصة أدبية . ومن هنا صاحب لنا أن تقول إن الفنون الجميلة نوافذ نطل منها على الحقيقة .

## ما بعد النفس أو الميتا-سيشيك

هذا علم جديد لم يكتب عنه أحد فيما أعرف باللغة العربية .

اقرَّح هذا الاسم *Métapsychique* شارل ريشيه الأستاذ بجامعة باريس وعضو الجمع عام ١٩٠٥ ، فأجمع المشتغلون بهذه المسائل على أن يقبلواهذا الاصطلاح . وكما أن هناك علم الطبيعة ، ثم علم ما بعد الطبيعة ، الذي قال به شراح أرسطو للبحث في القوانين العامة الفائقة على علم الطبيعة ، فهناك كذلك علم النفس الذي يبحث في الظواهر النفسية المشاهدة بالحواس ، ثم علم ما بعد النفس الذي يبحث في القوى العقلية ، وفي العقل الحاكم لهذه الظواهر الخفية التي تبدو غير مألوفة .

موضوع هذا العلم ظواهر ثلاث :

١- الكشف *Cryptesthésie* ، وهي أداة للمعرفة تختلف عن أدوات المعرفة الحسية العادية .

٢- التأثيرات النفسانية *Télékinésie* ، وهي التأثير النفسي في الأشياء والأشخاص بقوى غير القوى المعروفة ، أو كما جاء في تعريف ابن خلدون للسحر والطلسمات : « إنها علوم بكيفية واستعدادات تقدّر النفوس البشرية بها على التأثيرات في عالم العناصر ، إما بغير معين ، أو بمعين من الأمور السماوية . والأول هو السحر ، والثاني هو الطلسمات ». .

٣- التجسد *Ectoplasmie* ، وهو تجسد أشياء يبدو أنها تخرج من جسم الإنسان وتتخدّل مظهر الحقيقة .

وما لا شك فيه أن هذه الظواهر جيئاً تحدث وتفعل ، ولكنها غير شائعة وغير عامة بين سائر الناس ، غير أن ندرة وقوعها ليست دليلاً على فسادها ، ووجودها عند بعض الأفراد القلائل من وهبوا هذه القوى والتأثيرات النفسانية برهان على ذلك ، أى على صحتها .

وقد حاول كثير من العلماء المشهورين مثل ميرز Myres ولوهج وغيرهما تفسير هذه الظواهر المشاهدة باحدى طريقتين : الأولى قراءة الفكر أو انتقال الفكر Télépathie ، والثانية وجود الروح وحياتها بعد موت البدن وتأثيرها في الأحياء Spiritism .

غير أن الأستاذ ريشيه يقف من هذين الفرضين موقفاً آخر ، فهو لا ينكر قراءة الفكر ، ولكنه يرى أنها لا تفسر كثيراً من الظواهر التي لا يكون فيها انتقال فكر من شخص إلى آخر . ويرى كذلك أن التفسير الروحاني لا يمكن إثباته علمياً ، على حين أن افتراض وجود حاسة من الحواس ، خلاف الحواس المعروفة ، بها نستطيع إدراك الأشياء عن بعد ، والتاثير في الأشياء عن بعد ، هو الفرض الذي يمكن إقامة الدليل عليه علمياً .

ونسوق مثلاً من كتابه لتوضيح ما يذهب إليه :

« في أوائل أغسطس عام ١٨٧٨ كان جد شارل زنوارد البالغ الرابعة والثانية من عمره يشكو مرضًا بسيطًا لم يمنعه من الحركة ، وكان مقىماً في قصر إستورز عند مدام شفريه . وفي ١١ أغسطس ذهبت إلى إستورز فوجدت صحة جد حسنة ، وكتت قد اتفقت مع زوجتي على تمضية بضعة أيام في الأسبوع التالي باستورز . وكنا وقتئذ في ميدون إحدى ضواحي باريس . وفي صباح يوم السبت ١٧ أغسطس الساعة السابعة ، استيقظت زوجتي وهي تقول : إنه شيء مخيف ، لقد رأيت جدك مريضاً جداً ، راقداً في سريره ، وأملك منحنية إلى جانبه .

لم أحفل بهذه الرواية ، لأنني في ذلك العهد لم أكن أعتبر الرواية الصادقة التفاته ، فطمأننت زوجتي ، ثم ركينا عربة إلى باريس ، فلما وصلنا في الساعة العاشرة ، وجدت برقية تنبئ بوفاة جد ، وأن الوفاة وقعت في الساعة الرابعة ، فكأن زوجتي شاهدت في الرواية الوفاة بعد وقوعها بثلاث ساعات » .

تفسير هذه الرواية بواسطة قراءة الفكر لا يستقيم ، لأن الرواية حدثت بعد الوفاة بساعات ، وتفسيرها بواسطة الاتصال الروحاني فرض يحتاج إلى كثير

من الإثبات . والألقى أن تفسر بوجود حاسة بها ندرك ونؤثر في الأشخاص والأجسام عن بعد .

وقد نقول إن هذه الحادثة مزورة على العلم ، ولم ينكر ريشيه وجود الأدعية والدجالين ، غير أنه يقرر وجودهم في ميدان العلم الروحاني أكثر من هذا الميدان ثم هو يتحرى الدقة في قبول الروايات والمشاهدات بحيث تكون موثوقة بها ، لا يتم صاحبها بالطعن والتزوير .

وقد نقول إن هذه الظاهرة من قبيل المصادفة والاتفاق ، غير أن الاتفاق إن صح في حادثة واحدة ، فلا يصح في حوادث أخرى كثيرة ، ليس هنا مجال ذكرها ، ومناقشة احتيال وقوعها بالمصادفة .

لم يبق إذن إلا القول بالاتصال بالأجسام عن بعد بواسطة تيوجات غير منظورة . مثال ذلك الحاذية ، والقوى المغناطيسية ، والتيارات الكهربائية ، والأشعة فوق البنفسجية تحت الأحمر ، وأشعة الرديوم ، والأصوات التي تزيد علىأربعين ألف ذبذبة .

ويتبين من هذا أن النافذة التي نطل منها على هذا الكون ، ونعني بها النافذة الحسية ضيقة جداً .

ولا ريب في وجود قوى كثيرة تيوج من حولنا في هذا الكون الهائل ، ولا تزال خفية عن حواسنا ، وعن الآلات التي ابتدعها العلم لكتشفيها . فلا ضير من القول بوجود حاسة أو حواس ندرك بها الأشياء الخارجية ، مما لا توصلنا إليه الحواس المعروفة لنا حتى الآن .

\*\*\*

ولقد مر هذا العلم في أربعة أطوار ، الطور الأسطوري ، والطور المغناطيسي والطور الروحاني ، والطور العلمي .

الطور الأسطوري *Période Mythique* ، يمتد من القديم حتى ظهور مسمر Mesmer عام 1778 ، ولقد لعب السحر والمعجزات والنبوءات في جميع

الأديان القديمة دوراً هاماً ، ولا نستطيع القول بأن جميع هذه الظواهر كانت باطلة ، غير أن التمييز فيها بين الصحيح وال fasid من أشق الأمور.

ونحب أن نقف قليلاً عند ذلك الصوت الباطني الذي كان يسمعه سقراط فيما يرى أفالاطون وزينوفون ، كان سقراط يعتقد أن هذا الشيطان أو الإله شيء آخر مختلف عنه ، ويوجى إليه بالأمور المجهولة ، ويهديه سواء السبيل .

ويشبه الأستاذ ميرز هذا الصوت الذي كان سقراط يسمعه بما كانت تسمعه جان درك منذ صباها ، وكانت وحدتها هي التي تسمع هذه الأصوات مترى هذه الرؤى .

الطور المغناطيسي *Magnetique* ، يبدأ من مسمى إلى الشقيقين فوكس عام ١٨٤٧ . ومسمى صاحب نظرية التنور المغناطيسي والتأثير في الحيوان والإنسان. لما أعلن مسمى نظريته في باريس أسرع كثيرون من الأطباء والعلماء والمحامين والقضاة إلى اعتناقها . كان مسمى يقصد بالمغناطيسي التأثير عن بعد ، وهذه ظاهرة علمية صحيحة ، واقتصر البحث في هذا العلم الجديد على شفاء المرضى ، غير أنه لم ينجح نجاحاً كافياً في العلاج فانصرف عنه العلماء .

الطور الروحاني *Spiritique* ، يبدأ من عام ١٨٤٧ حيث ظهرت حادثة غريبة في هايد سفيل بالقرب من نيويورك ذلك أن ميشيل وكان . أخذ يسمع أصواتاً غريبة خارج الدار ، وخرج ليراها فلم يجد شيئاً ، واستمر يسمع الأصوات فأخلى الدار التي سكنها جون فوكس وابنته كترين ومرغريت وكانتا تسمعان نقرًا منتظماً ، فقررتا أن هذه النقرات ذات معنى ، ثم وضعتا ألف باء لهذه النقرات الصادرة عن الأرواح كما يزعمون ، واجتمع العلماء لتحقيق هذه الظاهرة ، واتسعت دائرة الجمعيات الروحانية في أوروبا وأمريكا ، وأعلن الدكتور Kardec كاردك نظريته الروحانية وخلاصتها: أن النفس لا تفني بفناء البدن ، بل تستحيل بعد الموت روحًا ، ثم تتقمص جسم وسيط يتلقى عنها مختلف الأوامر والتأثيرات .

ويبدأ الطور العلمي ، أو الميتابيسيشيك ، بظهور السير وليام كروكس في إنجلترا ، إذ شرع يدرس حالة الوسطاء ، وبحث عليهم تجاربه ، فوجد أن

ما يصدر عنهم لا شبهة فيه ، وأنه حق ، ولكنه لا يفسر بالروحانيات ، بل بقوى فسيولوجية ونفسانية مجهولة ، سوف يكشف العلم الستار عنها . فكان كروكس بذلك أول من وضع أساس علم ما بعد النفس أو الميتابيسيشيك .

\*\*\*

الوسطاء هم أصحاب الكشف أو التأثير في الأشخاص والأجسام عن بعد ، أو هم عند الروحانيين المتوسطون بين عالم الأحياء وعالم الأموات ؛ والذين يظهرون التأثيرات النفسانية والتجلسد أندر من الذين يظهرون الكشف ، أولئك قوم نعدهم شواذ لفراط قلتهم .

وندرتهم لا تقدح في صحة وجودهم ، ويجب التسليم بأن الناس غير متشابهين من حيث القوى والمواهب ، فنحن نجد بعض الأطفال ذوى ذاكرة فريدة في باهها ، أو هم القدرة على إجراء عمليات حسابية عقابية ، مما يثير العجب حقاً .

وظاهرة الكشف أكثر شيوعاً من غيرها ؛ ونروى هنا حادثة ذكرها الأستاذ ريشيه في كتاب ( حاستنا السادسة ) « برتا فتاة صغيرة اختفت في يوم ٣١ أكتوبر ١٨٩٨ بجهة أنفلد من أعمال نيو همشير ، بحثوا عنها في كل مكان : في الغابة ، وعلى شاطئ البحيرة ، فلم يعثروا عليها وفي ليلة ٣ نوفمبر رأت مدام تيتوس في النوم - وهى بمدينتة لييان نفيل التى تبعد ثمانية كيلو مترات عن أنفلد جنة برتا في مكان معين . وفي صباح اليوم التالى ذهبت إلى قنطرة شيكار على البحيرة ، وأرشدت البحار الغطاس بالضبط إلى المكان الذى توجد فيه الجنة وقالت : إن رأسها إلى أسفل بحيث لا يرى إلا كعب حذائتها ؛ واتبع الغطاس تعليمات مدام تيتوس فعثر فعلاً على الجنة على بعد سبع أقدام تحت سطح الماء . قال الغطاس : « كانت دهشتي عظيمة فالجنة في الماء لا تخيفنى بقدر ما أخافنى المرأة الواقفة عند القنطرة » .

وروى الأستاذ الإمام محمد عبده في سيرته أنه ذهب إلى الجامع الأحمدى بطنطا ، « وفي يوم من شهر رجب من تلك السنة كنت أطالع بين الطلبة وأقررت لهم معانى شرح الزرقاني ، فرأيت أمامى شخصاً يشبه أن يكون من أولئك الذين

يسمونهم بالمخاذيب ، فلما رفعت رأسى إليه قال ما معناه : ما أحلى حلوى مصر البيضاء ! فقلت له وأين الحلوى التي معك ؟ فقال سبحان الله : من جد وجد ثم انصرف ، فعددت ذلك القول منه إلهاً ماماً ساقه الله إلى ليحملنى على طلب العلم في مصر دون طنطا ـ .

والظاهرة المشتركة بين جميع الوسطاء من أصحاب التأثيرات والتجسد هي القر ، وهى عبارة عن ذبذبة صوتية تسمع على خشب المنضدة دون اتصال بها . وهوئاء الوسطاء معروفون لدى العلماء المشتغلين بهذه المسائل ، ويعدون منهم بضعة عشر نفراً .

غير أنه مع الأسف كثيراً ما يسىء الوسطاء إلى موهبهم بانصرافهم إلى كسب المال وبجمع الثروة ، فهم يستغلون هذه القوة العجيبة في عقد جلسات لا يباح الدخول فيها إلا بالمال ، وعندئذ لا يكون بينهم وبين الغش والتدليس إلا خطوة يسيرة ، وكثيراً ما يخطوها .

ولا ينبغي أن ننسى أن أغلب الوسطاء يصبحون محترفين ، فلا يعنهم العلم ، ويتخذون شتى الوسائل للخداع ، ويجب على العلماء اتخاذ جميع الاحتياطات لكشف القناع عن أساليبهم .

الوسطاء درجات ويقسمونهم عادة إلى أربع :

١ - الدرجة الأولى التي تفرق عن الحالات العادية ، صدور حركات لاشورية خفيفة ، كأنها ومضات أو لمحات يستبين منها البصیر المتدرب الإحساسات الصادرة عن اللاشعور . ومن الثابت أن خمسين في المائة من البشر يفصحون بأنواع من الحركات عن أفكارهم الباطنة . هذه الحركات غير الإرادية تدرس في علم النفس العادى ، أوف علم وظائف الأعضاء .

٢ - الدرجة الثانية هي إحداث شخصية جديدة بواسطة التنور المعناطبى ، وهذه الشخصية الحديدة الوهمية تحدث بتأثير المنوم في الوسيط ، وهي ظاهرة مألوفة تدرس أيضاً في علم النفس العادى .

٣ - الدرجة الثالثة أن يوحى الوسيط إلى نفسه بتقمص شخصية جديدة ،

مثال ذلك أن الوسيطة هيلين سميث كانت تتممم شخصية الملكة ماري أنطوانيت . وتتصل الكتابة الأوتوماتيكية بهذا النوع من الوسطاء ، ولا شأن للأرواح أو علم ما بعد النفس بهذه الظاهرة ، لأنه حيث أمكن تنويم الوسيط والإيحاء له بتتممم شخصية جديدة ، فشيئه بذلك أن يوحى الوسيط إلى نفسه فيصبح شخصاً آخر . ولا محل إذن لافتراض أن روح الملكة ماري أنطوانيت حللت في هيلين سميث .

٤ — الدرجة الرابعة أن تصبح الشخصية الجديدة قادرة على الكشف مما لا يقدر عليه الوسيط نفسه ، ويبدو أن البديل ، أو الشخص الغريب الذي يحل في جسد الوسيط يملك قدرة عجيبة حقاً . وهذه الدرجة الأخيرة هي التي تدخل في باب الميتابيشيك ، لأن التفسيرات النفسية العادمة لا تكفي لتأليلها .

ومن العلماء من يرى أن الوسيط هو ذلك الذي تصدر عنه حركات بغير اتصال مباشر ، وتحدث عنه ظاهرة التجسد ، وهذه هي أعلى درجة في الوساطة والوسطاء . ومن هذا الباب ما شوهد من الوسيطة إيزابيل من تحريك أشياء بغير لمسها . ويعزو هؤلاء الوسطاء ما يصدر عنهم إلى شخص آخر يحل فيه ، يسمونه المرشد *Le guide* وهو شبيه بذلك الهاتف الذي كان يسمعه سقراط .

\* \* \*

هل يمتاز هؤلاء الوسطاء بصفات خاصة أو هم كغيرهم من بني جنسهم ؟

يختلف العلماء في ذلك ، ويرى بعضهم أنهم موهوبون بالحساسية *Sensitifs* ويرى بعضهم الآخر مثل الأستاذ بير جانيه أنهم *Automates* ، ويعارضهم الأستاذ ريشيه في ذلك ، ويعتقد أنهم لا يختلفون في شيء عن سائر البشر ، وأن السن أو الجنس أو التعليم أو القومية لا تؤثر في شيء .

والعجب في أمر الوسطاء أن مواهبهم تظهر فجأة وتخفي فجأة ، دون ضابط ، ولا يمكن تعليم الوسيط . يروى الدكتور سيرجرد أن ابنته وهي في سن الثانية عشرة أظهرت خلال ثلاثة أيام متالية حالات بارزة للتأثير عن بعد في الأشياء « تليكتري » ثم اختفت هذه الأحوال إلى غير عودة .

ولا يشمر التعليم في الوسيط أى ثمرة ، بل الواجب أن يترك لحربيه ، حيث  
إن تأثيرنا عليه مصر به ، وكثيراً ما نفسده بالتجييه والإرشاد .

وإننا لننسى إلى الوسطاء بسوء موقفنا منهم ، فنحن نعاملهم كأنهم أصحاب  
الأرواح الشريرة ، ونسخر منهم ، ونعزز إليهم العيش والخداع ، ثم يهبط عليهم  
 أصحاب الصحف فيتخذون منهم أداة للنشر والدعائية الصحفية لما فيهم من أطوار  
غربيه . ويتوجه إليهم الناس يستشرونهم في أمورهم الخاصة : فهذه امرأة تريد  
التأثير في حبيبها الذي هجرها ، وهذا رجل يرغب في كسب قضية ، وهذا  
شخص فقد أوراقه وبهمه معرفة مكانها .

الواجب الاحتفاظ بالوسطاء لمصلحة العلم وتجارب العلماء الدقيقة ، بدلاً  
من استثمارهم في كسب المال .  
وبعد فلا يزال هذا العلم في أول خطواته ، ولستنا ندرى ما سوف يتمخض  
عنه في المستقبل .

## ثورة في المنطق

مضي على كشف المنطق أكثر من عشرين قرناً من الزمان ، إذ ينسب إلى أرسطو ، ولهذا سمي بالمعلم الأول . قال ابن قيم الجوزية في كتابه « إغاثة الهاean من مصايد الشيطان » يطعن على أرسطو ملخصاً : « ويسئونه المعلم الأول ، لأنه أول من وضع لهم التعاليم المنطقية ، كما أن الحليل بن أحمد أول من وضع عروض الشعر . ونزع أرسطو وأتباعه أن المنطق ميزان المعانى ، كما أن العروض ميزان الشعر . وقد بين نظار الإسلام فساد هذا الميزان وعوجه ، وتعويجه للعقول وتخبيطه للأذهان ، وصنفو في رده وتهافتة كثيرة ... »

غير أن منطق أرسطو ظل راسخاً كالطود لم تزعزع قوائمه هجمات رجال الدين في الصحر الوسيط ، إسلاميين كانوا أم مسيحيين . وعلى العكس من ذلك تناول الشرح كتبه بالترتيب والتبييب والتهذيب ، حتى أصبح أشد رسوخاً وأقوى دعامة .

والفضل الأول للرواقين ، إذ جعلوا المنطق آلة لا تفهم الفلسفة بغيرها . ومن تشبيهاتهم المؤثرة : إن الفلسفة كالبستان ، المنطق سوره ، والطبيعة شجره والأخلاق ثمره .

وأغلب فلاسفة المسلمين يجعلون المنطق آلة العلوم ، ولا يدعونه جزءاً منها . وفي ذلك يقول الشيخ ابن سينا في أرجوزته المنطقية :

ما لم يؤيد بحصول آلة واقية الفكر من الضلال  
وهذه الآلة علم المنطق منه إلى جل العلوم نرتقى  
وظل العرب أمناء على هذا الاتجاه حتى العصور المتأخرة ، وتعريف صاحب الشمسية مشهور ، لا يزال طلبة الأزهر يتداولونه حتى اليوم ، وهو : « المنطق آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن من التلل ». غير أن فلاسفة العصر الوسيط نحوه بالمنطق نحواً صورياً شكلياً ، فأصبح

لقطياً بحثاً ، وصار جديداً لا يفيض نتائج جديدة ، ولا يزيد في ثروة الفكر ،  
ولا يقترب من الواقع .

\*\*\*

وأول ثورة عنيفة ضربت منطق أرسطو في الصميم ، هي تلك الحملة  
التي حمل لواءها ديكارت وبيكون في القرن السابع عشر . أما ديكارت فهو  
صاحب المنطق الرياضي الذي استبدل به منطق القياس الجاف الجدب . وأما  
بيكون فهو صاحب « الأورجانون الجديد » *Novum organum* الذي يعارض فيه  
عارض فيه أورجانون أرسطو ، أى الآلة ، فوضع أساس المنهج التجريبي  
الذي يعد أساساً كشف العلوم الحديثة .

ولكن ديكارت وبيكون لم يخلصا تخلصاً تاماً من سلطان أرسطو .  
وظهرت في القرن الماضي مباحث استيوارت مل ، ولاشليه ، ورابييه ،  
وهوسرل ، وشلر ، وغيرهم ، واتجهوا بالمنطق وجهات جديدة مختلفة فيابينها .  
ولكنهم جميعاً ظلوا عبيداً لخطأ جوهري وقع فيه أرسطو وتبعه سائر الفلاسفة .  
ذلك هو التوحيد بين الفكر واللغة .

فالمنطق من النطق . وهم يعرفون الإنسان بأنه حيوان ناطق ، ويقصدون  
بذلك أنه مفكر . قال صاحب البصائر التصيرية : « إن فكر الإنسان في تركيب  
المعاني قلما ينفك عن تخيل ألفاظها معها ، حتى كأن الإنسان ينادي نفسه بالفاظ  
متخيلة إذا أخذ في التروي والتفكير » .

ولا ننكر مع القدماء أن اللغة ضرورية ، وأننا نستعين بها في تفكيرنا ،  
كما هو الواقع في الغالب . ولكن اللغة تقوم على الألفاظ ، والألفاظ « رموز »  
واصطلاحات نكسوا بها المعاني لتعلق بها . ولذلك نبه أرسطو إلى أن البحث  
في الألفاظ لا يهم المشتغل بالمنطق إلا عرضاً ، وأن ما يهمنا هو اختيار الألفاظ  
المحدودة المعاني ، حتى لا يقع المفكر في اللبس والغموض .

غير أن لغة الكلام التي نتداولها فيها كثيرون من العيوب . فهي لا تفي  
بالأغراض المعقبة التي يحتاج إليها في التعبير العلمي الحديث . وإن كنت في

ريب من ذلك فانظر إلى لغة الرياضيين في الحساب والجبر والرسوم البيانية ، تجد أن التعبيرات الرياضية أدق وأوسع . فإن قلت : ولكن اللغة غنية بالألفاظ والاصطلاحات ، قلنا : إن فائدتها لا تنكر في الأدب والبلاغة ، ولكن جدواها في العلم قليلة . والأصل في اللغة أنها وسيلة التفاهم بين الناس في صلتهم اليومية ، ولم يكن القصد منها التعبير عن العلوم .

وقد فطن أرسطو إلى بعد اللغة عن الصياغة المنطقية الدقيقة فأراد أن يردها إلى أشكال مضبوطة ، فصاغ القضية التي ترتكب من موضوع محمول ورابطة ، وضرب لذلك المثل المشهور : « سocrates est mortel » Socrate est mortel سocrates : هو الموضوع ، وماث = هو المحمول ، أو الصفة التي تصف بها سocrates . والرابطة يصرح بها في اللغات الأجنبية ، ونعني بها فعل الكينونة ، ولكنها تطوى أو تضمر في اللغة العربية ، لأن طبيعة اللسان العربي كذلك ؛ وقد يصرح بها المناطقة تقلا عن اليونانية بقولهم : « سocrates هو ماث » .

ويسمى شكل هذه القضية « المنيرة » Apophantique من اللهفة اليونانية فانس أى النور .

والمقصود أن الصفة التي تحملها على الموضوع ، توضحه وتلقي عليه الضوء ؛ لأننا إذا قلنا : سocrates ، وسكتنا ، لم نفهم شيئاً .

ولكن القضية المنيرة ليست هي الشكل الوحيد الذي نعبر به عن أفكارنا بحيث يدخل الموضوع في المحمول دخولاً تاماً ؛ فهناك قضايا لا يتدخل حدها بل يضاف أحدهما إلى الآخر . وفي اللغة العادبة أمثلة كثيرة لذلك ؛ تقول : القاهرة أكبر من الإسكندرية ، ويقع السودان جنوب مصر ، ومحمد أذكى من على .... إلى غير ذلك . ومن هنا ظهرت الحاجة إلى وضع « جبر » خاص بالمنطق هو الذي يسمى بالمنطق الرمزي أو الخبرى أو العلمى . Logique symbolique, ou logistique عنيفة في منطق أرسطو ، تاريخ طويل يرجع إلى العصر الوسيط ، ولم يبرز إلا على يد ليينتز في أوائل القرن الثامن عشر ، الذي أراد أن يكشف

أشكالاً عامة تتلاعُم مع جميع مناهج التفكير . غير أن ظهور المنطق الرمزي بحث يحتل مكان المنطق القديم لم يتم إلا في العصر الحاضر ، ويرجع الفضل في ذلك إلى عدد كبير من العلماء ، منهم فيلسوف رياضي لا يزال على قيد الحياة هو برتراندرسل ، وهو يبلغ المائين من العمر في الوقت الحالى ، إذ هيأت شخصيته البارزة جمهوراً يستمع إليه ، ويأخذ بأرائه ، ويستعمل الأسلوب الجديد العلمي في المنطق . وما يساعده على ذلك أن الاتجاه الحديث في العلوم اتجاه رياضي ، فلا غرو أن يصبح المنطق الحديث رياضياً ، ويشتغل اليوم بهذا المنطق كثير من العلماء المختصين في الرياضة والطبيعة ، وظل الفلاسفة بعيدين عن هذه الحركة الجديدة . ولم يكن العرب في العصر الوسيط بعيدين عن هذا الاتجاه ، فقد أحس مناطقهم بضرورة رد المنطق إلى الرموز الخبرية ، ولهذا تجد في كتب أئمتهم شيئاً من ذلك ، إذ يقولون كل أ ب ، وكل ب ج ، إذن كل أ ج . كأنهم استبدلوا الرموز الخبرية بالألفاظ اللغوية ؛ ولكن شكل القضية ظل ميراً (أيو فانتيك) من جهة ، كما أن المنطق الرمزي الحديث ينظر إلى الموضوع نظرة تختلف النظرة التي جرى عليها العرف من قديم ، مما نحدث عنه بعد قليل .

ولو استمرت نهضة الحضارة الإسلامية ، ولم تعلم عوامل التوقف والتأخر عملها ، لكان خليقاً أن يصل فلاسفة العرب إلى ما وصل إليه علماء أوروبا اليوم في المنطق الحديث .

ولقد أصبح المنطق الرياضي في أيدي العلماء أداة دقيقة ثمينة يعز استبدال غيرها بها . وفقط الفلاسفة كذلك إلى أهمية المنطق الرمزي ، ولكنهم أحلوه في المرتبة الثانية ، وعلوه فرعاً لا غنى عنه من المنطق العام . أما منطق أرسسطو الذي درجنا على درسه واستخدامه فهو ذو فائدة عملية في الحياة اليومية ، وهو إلى جانب ذلك رياضة عقلية ، أما المنطق الرمزي فإنه يوضع الفكر الغامض : حين يلغى التعبيرات المتبعة ، ويبعد عن الذهن آثار الغموض ، وهو أكثر ضرراً من الخطأ . وهو إلى جانب ذلك لا يوقع المرء في مزالق الأخطاء

الناشرة عن الموى والعواطف ، والألفاظ الرنانة الخلابة التي تعبّر عن المثل العليا في المجتمعات الإنسانية .

أى أن المنطق الرمزي هو الذي يرد العقل حقاً إلى الصواب ، أو كما قال القدماء : إنه هو الذي يعصم الذهن من الزلل .

ولقد سمي المنطق الرمزي كذلك ، لأنّه ضرب صفحأً عن الألفاظ الباربية في اللغة . ويقول الأستاذ موريس Morris وهو من أمّة هذا الفن في كتابه « مدخل إلى المنطق » : إن استعمال الرموز بدلاً من الألفاظ المألوفة يرجع إلى الحاجة العملية أكثر مما يرجع إلى ضرورة منطقية . ذلك أنّ جميع القضايا يمكن التعبير عنها في أثواب من اللغة . غير أننا لا نستطيع أن نتقدم تقدماً كافياً بالمعرفة الرياضية والمنطقية بدون الاستعانة بالرموز المناسبة ، مثلنا في ذلك مثل صاحب التجارة الحديثة الذي لا يستغنى في تجارةه عن استعمال « الشيكات » بدلاً من العملة ، أو مثل من يبني الدور الحديثة ويستعين بآلات خاصة . فالتفكير الرمزي ضروري إذا اتسع نطاق التفكير ، كما نحتاج إلى أدوات خاصة في التجارة الواسعة .

فإذا أردنا أن نصيد مقداراً من السمك ، فعلينا أن نستعمل شباكاً من نوع خاص . أما معارضه المنطق الرمزي فأنها تشبه المعارضه التي ظهرت عند استعمال الآلات الباربية ، تنشأ من الميل إلى الحافظة والبعد عن التغيير .

والمنطق الرياضي ينظر في الألفاظ ، ثم في العلاقة بين رمز وآخر ، ثم في العلاقة بين هذه المجموعات . ولذلك سمي المنطق الحديث منطق العلاقات والألفاظ ، أو الرموز التي نريد أن نضعها ، هي بطاقات نضعها على الأشياء الخارجية ، تدل عليها دلالة ذهنية ؟ مثل الباب ، والشباك ، والماء ، والشمس ، وهذا البيت . . . ألغى .

فنجن نشاهد في الواقع أشياء محسوسة لها طول وعرض وعمق ، وتنصف بلون ، ولها شكل . وهذه الأشياء تتغير ويحصل بعضها ببعضها الآخر ، أو يينها علاقات يضاف أحدها إلى صاحبه . تقول : الباب أمام الشباك ، والشمس فوقنا

فِي السَّمَاءِ وَهُكُنَا ... كُلُّ شَيْءٍ مِّنْ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ ... كُلُّ شَيْءٍ لَا يَتَجَزَّأُ ، لَهُ شَخْصِيَّةٌ مُّسْتَقْلَةٌ .

وَكَانَ الْمَنْطَقُ الْقَدِيمُ يَنْظُرُ إِلَى الْأَشْخَاصِ أَوْ إِلَى الْأَفْرَادِ ، ثُمَّ يَجْمِعُهَا فِي النَّوْعِ ، وَيَرْفَعُ الْجِنْسَ فَوْقَ النَّوْعِ . النَّوْعُ «إِنْسَانٌ» يَشْكُلُ سَقْرَاطَ وَزِيدَ وَعُمَرَ ... وَهُكُنَا ، ثُمَّ تَقُولُ بَعْدَ ذَلِكَ : سَقْرَاطٌ إِنْسَانٌ ، ثُمَّ تَقُولُ إِنْسَانٌ حَيْوَانٌ ، بِاعتِبَارِ أَنَّ الْجِنْسَ «حَيْوَانٌ» يَشْكُلُ أَنْوَاعًا مِّنْهَا إِنْسَانٌ وَالْطَّيْوَرُ وَالْزَّوَافُ ، إِلَى آخِرِ أَنْوَاعِ الْحَيْوَانِ .

هَذِهِ النَّظَرَةُ غَيْرُ دَقِيقَةٍ ، وَغَيْرُ صَحِيقَةٍ ، لَأَنَّ إِنْسَانَ لَيْسَ مَجْمُوعَ سَقْرَاطَ وَزِيدَ وَزَيْدَ وَفَلَانَ وَفَلَانَ ، إِذَا الْوَاقِعُ أَنَّ «إِنْسَانٌ» لَا يَرْكَبُ مِنْ زِيدَ وَعُمَرَ ، وَلَيْسَ هَذَا الشَّخْصُ وَذَلِكَ وَذَلِكَ أَجْزَاءُ مِنَ النَّوْعِ .

إِذَا كَانَ الْأَمْرُ كَذَلِكَ فَإِذَا نَصَنَعْ بَدْلًا مِنَ النَّوْعِ وَالْجِنْسِ؟ يَقُولُ الْمَنْطَقُ الْرِّيَاضِيُّ : نَصْعُبُ الْجَمْعَوْةَ *Ensemble* ، وَهِيَ تَدْلِي عَلَى الْأَفْرَادِ بِضَرْبِ ثَلَاثَةِ مِنَ الدَّلَالَاتِ . الدَّلَالَةُ الْأُولَى بِالْتَّعِينِ *Par désignation* مَثَالُ ذَلِكَ : إِذَا دَخَلْتَ مَكْتَبَةً وَطَلَبْتَ مِنَ الْبَائِعِ «هَذَا الْكِتَابُ» أَوْ «هَذِهِ الْكِتَابَ الْثَّلَاثَةَ» أَوْ «هَذِهِ الْجَمْعَوْةُ مِنَ الْكِتَابِ» .

الدَّلَالَةُ الثَّانِيَّةُ بِالْعَدْدِ *Par énumération* ، مَثَالُ ذَلِكَ : الْجَرَاحُ حِينَ يَجْرِي عَمَلَيَّةَ جَرَاحَيَّةَ ، بَعْدَ الْمَشَارِطِ وَالْأَسْلَحَةِ ، وَيَضْعِفُ بِهَا بِيَانًا حَتَّى لَا يَنْسَى سَلَاحًا فِي بَطْنِ الْجَرَبِ .

الدَّلَالَةُ الثَّالِثَّةُ بِالْإِضَافَةِ أَوِ الْعَلَاقَةِ *Par relation* مَثَالُ ذَلِكَ : الدَّائِرَةُ هِيَ مَجْمُوعُ النَّقْطِ الْمُتَسَاوِيَّةِ الْأَبْعَادِ مِنَ الْمَرْكَزِ .

هَذِهِ الْجَمْعَوْتَاتُ تَخْتَلِفُ عَنِ «النَّوْعِ» فِي الْمَنْطَقِ الْقَدِيمِ . وَمَا يَهْمِنَا مِنْهَا هُوَ الدَّلَالَةُ الْأُخِيَّرَةُ ، أَيِّ الْجَمْعَوْةِ الَّتِي تَضُمُ الْأَفْرَادَ لَمَّا بَيْنَهُمْ مِّنْ عَلَاقَاتِ . كَانَ الْمَنْطَقُ الْقَدِيمُ يَقُولُ : إِنَّ النَّوْعَ إِنْسَانٌ لَهُ صَفَاتٌ عَلَيْكُها ، وَهِيَ تُعْرَفُ عَنْهُمْ بِالْمَفْهُومِ ، وَيَشْكُلُ أَفْرَادَ بَيْنِ إِنْسَانٍ ، وَيَصْدِقُ عَلَيْهِمْ وَيُسَمِّي الْمَاصِدِقَ . وَإِنَّ النَّوْعَ يَحْتَوِي عَلَى جَمِيعِ الصَّفَاتِ أَيِّ الْمَفْهُومِ ، وَيَدْخُلُ تَحْتَهُ جَمِيعُ

المصدق أى الأفراد . غير أن المفهوم بالمعنى القديم لا يصبح له مكان إلى جانب المجموعات وال العلاقات في المنطق الرمزي الحديث . وفي ذلك يقول وليم جيمس العالم النفسياني « الكلب كلفظ لا يُغض » . والمنطق الرياضي يضع بدلاً من الألفاظ رموزاً . فإن قلت : ولكن الألفاظ رموز ، قلنا : إن الاصطلاح الرياضي أدق وأحكم . وأول مظاهر هذه الدقة أن الرموز منها ثابتة Constant ، ومنها متغيرة Variable ، ولا يقال عن الألفاظ إنها ثابتة أو متغيرة .

والرموز الثابتة والتغيرة مستمددة من الرياضة . مثال ذلك : العدد واحد « ثابت » إذ له معنى لا يتغير مع الاستعمال في العمليات الحسابية . أما الرموز « س » ، وما إلى ذلك فهي متغيرة لأنها لا تحمل معنى مستقلاً بذاتها . فلو قلنا : هل الواحد عدد صحيح ؟ كان الجواب بالنفي أو الإثبات ، ولكنه على أى حال جواب يدل على معنى سواء أكان صادقاً أم كاذباً . أما إن قلنا : هل « س » عدد صحيح ؟ فلن يكون للجواب معنى مفهوم . الخلاصة أن « س » عدد متغير لا يمكن أن يكون له معنى حتى تحدده .

ونعود بعد ذلك إلى الألفاظ واللغة التي درجنا على استعمالها . الواقع أن دراسة تطور الإنسان من الطفولة إلى الشاب تبين لنا أن المنطق أسبق من التفكير؛ لأن الطفل يتعلم لفظ الكلمات قبل أن يتمتع الحكم على مدلولاتها وكثيراً ما يحفظ الناس ألفاظاً لا يعرفون معناها . على أن وصول الذهن إلى مدلولات الألفاظ لا يتم إلا بإضافة الأشياء إلى غيرها ، وتحديد ما بينها من علاقات . وقد تكلم قدماء المناطقة في الدلالات فقالوا : إنها على ثلاثة أنواع : دلالة المطابقة ، والتضمن ، والالتزام ، وذلك بالنظر إلى الشيء الذي يدل عليه اللفظ . ولكن المنطق الحديث ينظر إلى دلالة الألفاظ على المعنى من جهات ثلاثة : (1) الشيء أو الموضوع (2) ما يشير إليه الشيء أو ما يو صف به . (3) الشخص الذي يشعر بهذا الشيء ويدركه . وهناك علاقة وثيقة بين هذه الجهات الثلاث . مثال ذلك « الورد أحمر » يفهم منها العالم معنى ، والشاعر معنى ثانياً ، والرسام معنى ثالثاً . ولا نقصد من ذلك أن الخلط بين النسبية والذاتية ؛ فهذه المعانى المختلفة نشأت من

النسبة بين المدرك لها وبين لون الورد . ومهما يكن من شيء فإن اتجاه المنطق الحديث هو أن يجعل التعبير موضوعياً ، وبذلك يدنو من العلم الصحيح .  
نحن نقول « الذهب أصفر » ونعد هذه القضية صحيحة ذات دلالة تامة ، وأنها قضية صادقة لأنها تطبق على الواقع . ومع ذلك تعال نتحقق هذه القضية البسيطة في ظاهرها ، وسوف نجد أن الذهب ولونه الأصفر جزءان من العالم الراهن بالأشياء والصفات ، وهو عالم شديد التعقيد ، وليس لنا أن نحكم بصدق هذه القضية أو كنعبها إلا إذا نظرنا في جملة الظروف المحيطة بها ، فالذهب أصفر في صورة خاص ، فإذا تغير الصورة تغير اللون . وأظن أنه أصبح من الواضح أن أصحاب المنطق الرياضي على صواب في نظرهم إلى الحدود ، واعتبار أن بعضها ثابت وبعضها متغير . فقد رأينا أن « أصفر » ليس حداً ثابتاً بل متغيراً ، وذلك حسب الظروف المحيطة به .

ليس غرضنا أن نكتب بالتفصيل في هذا المنطق الحديث ، فقد ألفت فيه المطولات والمتون ، وإنما ضربنا المثل بشيء ما يقال في باب الألفاظ ومدلولاتها ، واستبدال الرموز بها . وبجملة القول : إن المنطق الرمزي أصبح أداة علماء الرياضة والطبيعة ، ولا يزال المنطق الأرسطواليسي أداة اللغة المستعملة بين الناس في معاملاتهم .

# فهـ رـسـنـ

## صفحة

|                                                                          |           |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------|
| كلمة المؤلف ..... ٣                                                      | فـ رـسـنـ |
| في عالم الفلسفة اليونانية                                                |           |
| أورفيوس والنحلـة الأوروفـية ..... ٧                                      | فـ رـسـنـ |
| أرستوفـان ، شـاعـرـ المـلـهـا ..... ١٩                                   | فـ رـسـنـ |
| تمـثـيلـيـةـ السـحـب ..... ٢٨                                            | فـ رـسـنـ |
| الأـكـادـيـعـيةـ أوـ مـدـرـسـةـ أـفـلاـطـونـ ..... ٣٣                    | فـ رـسـنـ |
| طـيـاـوسـ وـخـلـقـ الـعـالـم ..... ٣٨                                    | فـ رـسـنـ |
| إـلـهـ أـرـسـطـوـ ..... ٤٤                                               | فـ رـسـنـ |
| في عالم الفلسفة الإسلامية                                                |           |
| أـمـوـاجـ الفـكـرـ الـاسـلـامـيـ ..... ٥٣                                | فـ رـسـنـ |
| الـكـفـرـ وـالـإـيمـان ..... ٦٤                                          | فـ رـسـنـ |
| الـشـيـبـهـ وـالـتـجـسـيم ..... ٦٩                                       | فـ رـسـنـ |
| الـتـشـعـ ..... ٧٣                                                       | فـ رـسـنـ |
| الـقـدـرـيـةـ ..... ٧٨                                                   | فـ رـسـنـ |
| الـإـرـجـاءـ ..... ٨٣                                                    | فـ رـسـنـ |
| نظـرـيـةـ المـعـرـفـةـ عـنـدـ بـعـضـ فـلـاسـفـةـ الـمـسـلـمـينـ ..... ٨٨ | فـ رـسـنـ |
| إـخـوـانـ الصـفـا ..... ٨٨                                               | فـ رـسـنـ |
| الـغـزـالـيـ ..... ٩١                                                    | فـ رـسـنـ |
| ابـنـ سـيـنـا ..... ٩٥                                                   | فـ رـسـنـ |
| الـفـارـابـي ..... ١٠٠                                                   | فـ رـسـنـ |
| الـسـبـيـبـةـ بـيـنـ الـغـزـالـيـ وـابـنـ رـشـد ..... ١١٦                | فـ رـسـنـ |
| في عالم الفلسفة الحديثة                                                  |           |
| سـيـرـةـ دـافـيدـ هـيـوم ..... ١٢٧                                       | فـ رـسـنـ |
| مـذـهـبـ السـبـيـبـةـ فـيـ فـلـسـفـةـ هـيـوم ..... ١٣٥                   | فـ رـسـنـ |
| تقـدـيرـ الـجـمـان ..... ١٤٦                                             | فـ رـسـنـ |
| ماـبـعـ النـفـسـ أوـ الـمـيـتـابـيـشـيـك ..... ١٥٣                       | فـ رـسـنـ |
| ثـورـةـ فـيـ الـمـنـطـق ..... ١٦١                                        | فـ رـسـنـ |

## كتب للمؤلف

---

- ١ (١) خلاصة علم النفس
- ٢ (٢) الحرب الأسبانية (نقد)
- ٣ (٣) تاريخ المنطق والمنطق الحديث (نقد)
- ٤ (٤) التعليم في رأي القابسي (نقد)
- ٥ (٥) معانى الفلسفة
- ٦ (٦) كتاب الكلندي إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى